INTERNATIONAL MAGAZINE

Postal Regd. No. CHD/0081/2012-14

RNI No. 61816/95

ਬ੍ਰਹਮੂੰ ਦੀਸ਼ੇ ਬ੍ਰਮੂ ਸੁਣੀਐ ਏਕੁ ਏਕੁ ਵਖਾਣੀਐ॥ ਆਤਮ ਪੁਸ਼ਾਰਾ ਕਰਣਹਾਰਾ ਪ੍ਰਭ ਬਿਨਾ ਨਹੀਂ ਜਾਣੀਐ॥

# लाइम भावन

Monthly Tour "Atom Mary"

ਸਤੰਬਰ (September) 2014

ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੀ 13ਵੀਂ ਅਤੇ ਸੰਤ ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੀ ਪਹਿਲੀ **ਠਿੰਘੀ ਯਾਦ** ਵਿੱਚ

THE THE THE

30/-)

संबर्धकारों मेर अव कारोड़ वेंड से वडराक गरिव (अब संद्र कारक 8 कारक 1918 वें 1 तर्वक 2013)

30-31 ਅਕਤੂਬਰ 1 ਨਵੰਬਰ

ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਸਵੇਰੇ 4.00 ਤੋਂ ਕਤ 11.00 ਵਜੇ ਤੋਂ

ਜੋਹਵੰਤਵਾਜ਼ੀ ਸ਼੍ਰੀ ਮਾਨ ਸੰਤ ਭਾਵਾ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਵਤਵਾਰਾ ਸਾਹਿਤ (ਮਾਰ ਲੋਗ ਬਾਤਰਾ 17 ਜੂਨ 1918 ਤੋਂ \_31 ਅਗਤੂਬਰ 2001)

#### ਆਤਮ ਮਾਰਗ

ਸਾਲ ਵੀਹਵਾਂ, ਮਹੀਨਾ ਸਤੰਬਰ, 2014 ਵਿਸ਼ਵ ਗੁਰਮਤਿ ਰੂਹਾਨੀ ਮਿਸ਼ਨ ਚੈਰੀਟੇਬਲ ਟਰਸਟ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਈਸ਼ਰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਬਾਨੀ

ਸਚਖੰਡ ਵਾਸੀ ਸ੍ਰੀ ਮਾਨ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਸੰਤ ਮਾਤਾ (ਬੀਜੀ) ਰਣਜੀਤ ਕੌਰ ਜੀ ਚੇਅਰਮੈਨ ਐਡੀਟਰ-ਇਨ-ਚੀਫ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਲਖਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬਾਬਾ ਹਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਜੀ

ਮੈਨੇਜਿੰਗ ਐਡੀਟਰ ਭਾਈ ਸੁਖਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਮੁੱਖ ਐਡੀਟਰ ਡਾ. ਜਗਜੀਤ ਸਿੰਘ ਫੋਨ ਨੰ: - 9779816909

Postal Address for any Enquiry, Money Order, Cheque and drafts:

## VISHAV GURMAT ROOHANI MISSION CHARITABLE TRUST

Gurdwara Ishar Parkash, Ratwara Sahib (Near Chandigarh) P.o. Mullanpur Garibdas, Teh. Kharar, Distt. S.A.S Nagar (MOHALI) - 140901, Pb. India

Exemption U/S 80-G vide Cir. No. 7/2010 [F.No. 197/21/2010-ITA-II]

Registration Under Foreign Contribution (Regulation) Act 1976 R.No.115320023

#### SUBSCRIPTION – ਚੰਦਾ – (ਦੇਸ਼)

ਸਾਲਾਨਾ ਜੀਵਨ ਕਾਲ ਫੀ ਕਾਪੀ 300/– 3000/– 30/–

**320/–** (For outstation cheques)

#### SUBSCRIPTION FOREIGN (ਵਿਦੇਸ਼)

ਸਾਲਾਨਾ ਜੀਵਨ ਕਾਲ \$ 60/- \$ 600/-

Please visit us on internet at :-Email : atammarg1@yahoo.co.in, http:# www.ratwarasahib.org http:# www.babalakhbirsinghbalongi.org

#### ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸੰਪਰਕ ਨੰਬਰ

98146-12900, 94172-14382, 94172-14381, 96461-01996, 98889-10777, 9417214384, 9417214383

ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਕ ਦੇ ਸਭ ਹੱਕ ਰਾਖਵੇਂ ਹਨ।

ਪ੍ਰਿੰਟਰ, ਪਬਲਿਸ਼ਰ ਤੇ ਐਡੀਟਰ ਬਾਬਾ ਹਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਨੇ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਜੈ ਆਫਸੈਟ ਪ੍ਰਿੰਟਰਜ਼, 905 ਇੰਡਸਟਰੀਅਲ ਏਰੀਆ, ਫੇਜ਼-2, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਤੋਂ ਛਪਵਾ ਕੇ ਮੁੱਖ ਦਫਤਰ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ', ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ, ਡਾਕਖਾਨਾ ਮੁੱਲਾਂਪੁਰ ਗਰੀਬਦਾਸ, ਤਹਿਸੀਲ ਖਰੜ, ਜ਼ਿਲਾ - ਐਸ.ਏ.ਐਸ ਨਗਰ (ਮੋਹਾਲੀ) ਪੰਜਾਬ ਤੋਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਿਤ ਕੀਤਾ।

## ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਨਾ ਪਹੁੰਚਣ ਸੰਬੰਧੀ ਪੁੱਛਗਿੱਛ

ਜੇਕਰ ਆਪ ਜੀ ਨੂੰ ਮਹੀਨੇ ਦੀ 15 ਤਰੀਕ ਤੱਕ ਮੈਗਜੀਨ ਨਹੀਂ ਪਹੁੰਚਦਾ ਤਾਂ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਨੰਬਰਾਂ ਤੇ ਦਫਤਰੀ ਸਮਾਂ ਸਵੇਰੇ 10.00 ਵਜੇ ਤੋਂ ਸ਼ਾਮ 6.00 ਵਜੇ ਤੱਕ ਫੋਨ ਕਰਨ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾਲਤਾ ਕਰੋ ਜੀ।

ਫੋਨ :- 9417214391, 9592009106, 9417214379 Email : atammarg1@yahoo.co.in

ਅਮਰੀਕਾ – ਬਾਬਾ ਸਤਨਾਮ ਸਿੰਘ ਅਟਵਾਲ

ਫੋਨ ਅਤੇ ਫੈਕਸ: 001-408-263-1844

ਕਨੇਡਾ - ਭਾਈ ਸਰਮੁਖ ਸਿੰਘ ਪੰਨੂੰ, ਵੈਨਕੁਵਰ

ਫੋਨ: 001-604-433-0408

ਭਾਈ ਪਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ ਸੰਧੂ – ਮੋਬਾਇਲ 001–7788389135

ਭਾਈ ਤਰਸੇਮ ਸਿੰਘ ਬੈਂਸ – ਮੋਬਾਇਲ : 001-604-862-9525

ਫੋਨ : 001-604-288-5000

ਭਾਈ ਜਸਬੀਰ ਸਿੰਘ ਰਾਣੂ ਫੋਨ : 001–604–589–9189 ਇੰਗਲੈਂਡ – ਬੀਬੀ ਗਰਬਖਸ਼ ਕੌਰ ਅਤੇ ਭਾਈ ਜਗਤਾਰ ਸਿੰਘ ਜੱਗੀ

ਫੋਨ : 0044-121-200-2818 ਫੈਕਸ : 0044-121-200-2879, ਭਾਈ ਅਰਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ (ਰਾਜ) ਮੌਬਾਇਲ : 0044-7968734058

ਆਸਟਰੇਲੀਆ : ਬੀਬੀ ਜਸਪ੍ਰੀਤ ਕੌਰ : ਮੋਬਾਇਲ - 0061-406619858 ਭਾਈ ਗੁਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ : ਮੋਬਾਇਲ - 0061-469927233

ਸੰਸਥਾ ਦੇ ਅਦਾਰੇ – ਸੰਪਰਕ ਨੰਬਰ \*ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਮੈਗਜ਼ੀਨ (ਪੰਜਾਬੀ, ਹਿੰਦੀ, ਅੰਗ੍ਰੇਜ਼ੀ) 9417214391, 9417214379, 9814612900

- \* ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਵਿਦਿਆ ਮੰਦਰ ਸੀਨੀਅਰ ਸੈਕੰਡਰੀ ਸਕੁਲ (CBSE) – 0160-2255003
- \* ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਮੈਮੋਰੀਅਲ ਪਬਲਿਕ ਸੀਨੀਅਰ ਸੈਕੰਡਰੀ ਸਕੂਲ (PSEB) ਇੰਗਲਿਸ਼ ਮਾਧਿਅਮ 95920-55581, 01602255004
  - \* ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਚੈਰੀਟੇਬਲ ਹਸਪਤਾਲ 9814801860
  - \* ਮਾਤਾ ਰਣਜੀਤ ਕੌਰ ਕਾਲਜ ਆਫ ਨਰਸਿੰਗ 94172-14382
- \* ਇੰਟਰਨੈਸ਼ਨਲ ਡੀਵਾਇਨ ਕਾਲਜ ਆਫ ਐਜੂਕੇਸ਼ਨ (ਬੀ.ਐੱਡ) 94172-14382
  - \* ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਅਕਾਲ ਬਿਰਧ ਆਸ਼ਰਮ (ਫਰੀ) 98157-28220, 98146-12900

#### ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਜਾਣਕਾਰੀ ਲਈ

ਸ਼੍ਰੀ ਮਾਨ ਜੀ – 98551-32009 ਸ਼੍ਰੀ ਅਖੰਡਪਾਠ ਸਾਹਿਬ ਸੇਵਾ – 94172-14386 ਆਡੀਓ-ਵੀਡੀਓ ਲਾਇਬ੍ਰੇਰੀ – 98728-14385, 98555-28517, 94172-14385

|            | ਤੱਤਕਰਾ                                                              |    |
|------------|---------------------------------------------------------------------|----|
| 1.         | ਸੰਪਾਦਕੀ                                                             | 4  |
| 1.         | ਸਥਾਦਕ।<br>ਡਾ. ਜਗਜੀਤ ਸਿੰਘ                                            | 7  |
| 2.         | ਬਾਰਹਮਾਹਾ                                                            | 8  |
| <b>4</b> · | ਡਾ. ਜਗਜੀਤ ਸਿੰਘ                                                      | •  |
| 3.         | ਸੰਤ ਬਚਨ                                                             | 11 |
|            | ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ                                                   |    |
| 4.         | ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ – ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਦਿਵਸ<br>ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ – ਗੁਰਗੱਦੀ ਪੁਰਬ | 16 |
|            | ਡਾ. ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ                                                 |    |
| <b>5</b> . | 'ਧੰਨੁ ਧੰਨੁ ਧੰਨੁ ਜਨੁ ਆਇਆ                                             | 27 |
|            | ਸੰਤ (ਬੀਜੀ) ਰਣਜੀਤ ਕੌਰ ਦੇ ਜਨਮ ਦਿਨ ਤੇ                                  |    |
|            | ਵਿਸ਼ੇਸ ਗੁਰਮਿਤ ਸਮਾਗਮ                                                 |    |
| 6.         | ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਜੀ ਦਾ<br>ਭਾਈ ਮੱਦੂ ਤੇ ਭਾਈ ਢੀਂਗਣ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼       | 44 |
|            | ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ                                                   |    |
| 7.         | ਪੰਜਵੇਂ ਰਤਨ ਬਾਬਾ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਜੀ<br><i>ਗਿਆਨੀ ਮੇਹਰ ਸਿੰਘ ਜੀ</i>         | 48 |
| 8.         | ਸਟੀਕ (ਸ੍ਰੀ ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ)                                             | 52 |
|            | ਸੰਤ ਹਰੀ ਸਿੰਘ ਜੀ, ਰੰਧਾਵੇ ਵਾਲੇ                                        |    |
| 9.         | ਬਾਲਮ ਸਾਖੀਆਂ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ<br><i>ਡਾ. ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ</i>     | 57 |
| 10.        | ਉਤਸ਼ਾਹ ਭਰਪੂਰ ਸਹਿਜ ਮਾਰਗ–ਭਾਗ 2                                        | 59 |
|            | ਡਾ. ਸਵਾਮੀ ਰਾਮ ਜੀ                                                    |    |
| 11.        | ਸਿਹਤ ਵਿਗਿਆਨ<br><i>ਵੈਦ ਚਰਨ ਕਮਲ ਸਿੰਘ</i> ,                            | 62 |

#### ਸੰਪਾਦਕੀ

ਸੀ ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦਾ 410ਵਾਂ ਪਕਾਸ਼ ੳਤਸਵ ਸਾਰੇ ਸਿੱਖ ਜਗਤ ਵਿਚ ਵਿਚ ਸਤੰਬਰ ਮਹੀਨੇ ਵਿਚ ਮਨਾਇਆ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਪਿਛਲੇ ੧੯ ਸਾਲਾਂ ਤੋਂ ਵੱਧ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਨੇ ਦੇਸ ਪ੍ਰਦੇਸ ਦੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਹੁਣ ਤਕ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਦੇ 230 ਤੋਂ ਵੱਧ ਅੰਕ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਿਤ ਹੋ ਚੱਕੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਮਹਾਨ ਸੰਦੇਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਆਦਰਸ਼ ਗੁਰਬਾਣੀ ਸੁਣਨਾ, ਮੰਨਣਾ ਅਤੇ ਨਿਧਿਆਸਣ ਸੀ, ਇਸ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਪ੍ਰਸਾਰ ਹਿਤ ਹੀ ਉਹ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਕਿਰਿਆਸ਼ੀਲ ਰਹੇ। ਹੁਣ ਇਹ ਪਰੰਪਰਾ ਬਾਬਾ ਲਖਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਰਾਹੀਂ ਨਿਰੰਤਰ ਚੜ੍ਹਦੀ ਕਲਾ ਵਿਚ ਚੱਲ ਰਹੀ ਹੈ। ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਅਤੇ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਰਾਹੀਂ ਗਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸੰਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ ਪਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਪਾਣੀਆਂ ਤੱਕ ਪਹੁੰਚਾਇਆ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਬਾਬਾ ਜੀ ਵਲੋਂ ਨਿਰੰਤਰ ਸਜਾਏ ਜਾਂਦੇ ਧਾਰਮਿਕ ਦੀਵਾਨਾਂ ਵਿਚ ਗਰਬਾਣੀ ਦੇ ਕੀਰਤਨ ਅਤੇ ਵਿਆਖਿਆ ਰਾਹੀਂ ਅਣਗਿਣਤ ਸੰਗਤਾਂ ਦੀ ਰੂਹਾਨੀ ਭੁੱਖ ਤ੍ਰਿਪਤ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ। ਸਤੰਬਰ ਅੰਕ ਦੀ ਸੰਪਾਦਕੀ ਰਾਹੀਂ ਪਾਠਕਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਅਤੇ ਵੀਚਾਰਧਾਰਾ ਸਬੰਧੀ ਕਝ ਜਾਣਕਾਰੀ ਪੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੀ ਖਸ਼ੀ ਲਈ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਰਾਮਸਰ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਖੇ 1601-1604 ਵਿਚ ਸਪੰਨ ਹੋਈ। ਸੰਪਾਦਨਾ ਉਪਰੰਤ ਇਸ ਦਾ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਸ੍ਰੀ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ 30 ਅਗਸਤ 1604 ਈ. ਨੂੰ ਹੋਇਆ। ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ ਇਸ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਗ੍ਰੰਥੀ ਥਾਪੇ ਗਏ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਆਗਿਆ ਅਨੁਸਾਰ ਹਕਮਨਾਮਾ ਲਿਆ ਗਿਆ। ਫਰਮਾਨ ਸੀ –

ਸੰਤਾ ਕੇ ਕਾਰਜਿ ਆਪਿ ਖਲੋਇਆ ਹਰਿ ਕੰਮੁ ਕਰਾਵਣਿ ਆਇਆ ਰਾਮ ॥ ਧਰਤਿ ਸੁਹਾਵੀ ਤਾਲੁ ਸੁਹਾਵਾ ਵਿਚਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਜਲੁ ਛਾਇਆ ਰਾਮ ॥ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਜਲੁ ਛਾਇਆ ਪੂਰਨ ਸਾਜੁ ਕਰਾਇਆ ਸਗਲ ਮਨੋਰਥ ਪੂਰੇ ॥ ਜੈ ਜੈ ਕਾਰੁ ਭਇਆ ਜਗ ਅੰਤਰਿ ਲਾਥੇ ਸਗਲ ਵਿਸੂਰੇ ॥ ਪੂਰਨ ਪੁਰਖ ਅਚੁਤ ਅਬਿਨਾਸੀ ਜਸੁ ਵੇਦ ਪੁਰਾਣੀ ਗਾਇਆ ॥ ਅਪਨਾ ਬਿਰਦੁ ਰਖਿਆ ਪਰਮੇਸਰਿ ਨਾਨਕ ਨਾਮੁ ਧਿਆਇਆ ॥ ਅੰਗ – ੭੮੩

ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸਰੋਵਰ ਵਿਚ ਸਥਿਤ ਸ੍ਰੀ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਮਨੁੱਖਤਾ ਨੂੰ ਪਹਿਲੀ ਅਦੁੱਤੀ ਦੇਣ ਸੀ ਜਿਸ ਦੇ ਚਾਰ ਦਰਵਾਜ਼ੇ ਨਾ ਕੇਵਲ ਹਿੰਦੂ ਸਮਾਜ ਦੇ ਸਭ ਵਰਗਾਂ – ਬ੍ਰਾਹਮਣ, ਖਤਰੀ, ਸ਼ੂਦਰ, ਵੈਸ ਨੂੰ ਸਾਂਝੇ ਧਰਮ-ਅਸਥਾਨ ਵਿਚ ਜੀ-ਆਇਆਂ ਕਹਿ ਰਹੇ ਹਨ, ਸਗੋਂ ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਸੂਫੀ ਫਕੀਰ ਹਜ਼ਰਤ ਮੀਆਂ ਮੀਰ ਜੀ ਤੋਂ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਨੀਂਹ ਰਖਵਾਉਣ ਦੀ ਕਿਰਿਆ ਨੇ ਮੁਸਲਮਾਨ ਵੀਰਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਇਸ ਮੰਦਰ ਦੀ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਵਿਚ

ਜੀ-ਆਇਆਂ ਕਿਹਾ। ਇੰਜ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਈਰਖਾ, ਦ੍ਰੈਤ, ਵੈਰ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਵੰਡੀ ਮਨੁੱਖਤਾ ਲਈ ਪਿਆਰ ਅਤੇ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਦਾ ਕੇਂਦਰ ਗਰਦਾਨਿਆ ਗਿਆ। ਇਸ ਅੰਦਰ ਸੀ ਗਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਪਕਾਸ਼ ਅਤੇ ਇਸ ਵਿਚ ਅੰਮ੍ਰਿਤ-ਮਈ ਰੂਹਾਨੀ ਰੱਬੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਗਾਇਨ ਸੰਕੀਰਣ ਵੰਡਾਂ ਨੂੰ ਉਲੰਘ ਕੇ ਸਰਬ ਮਨੁੱਖਾਂ ਦੇ ਤਪਦੇ ਹਿਰਦਿਆਂ ਨੂੰ ਠਾਰਣ ਦਾ ਇਕ ਮਹਾਨ ਕਾਰਜ ਸੀ। ਗੁਰਵਾਕ ਇਸ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਦਾ ਪਤੀਕ ਸੀ, ਮਾਨੋ ਰੱਬੀ ਮੁਹਰ ਸੀ ਕਿ ਮਨੱਖਤਾ ਦੀ ਸੇਵਾ ਹਿਤ ਸੰਤਾਂ-ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਵਲੋਂ ਆਰੰਭੇ ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਕਾਰਜ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸਰੋਵਰ ਅਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ-ਬਾਣੀ ਦਾ ਪਵਾਹ, ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਮਹਾਨ ਕ੍ਰਿਪਾ ਸਦਕਾ ਸੰਪੰਨ ਹੋਏ ਹਨ। ਸਰਬ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਅਤੇ ਮਾਨਵ ਜਾਤੀ ਦੀ ਸੇਵਾ ਹਿਤ ਕੀਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਾਰਜਾਂ ਨਾਲ ਸਾਰੇ ਜਗਤ ਵਿਚ ਜੈ ਜੈਕਾਰ ਹੋਈ, ਖਸ਼ੀ ਦੀ ਲਹਿਰ ਦੌੜ ਗਈ ਅਤੇ ਲੋਕ-ਮਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਈਰਖਾ, ਦ੍ਰੈਤ, ਵੈਰ-ਵਿਰੋਧ ਦੇ ਝੋਰੇ ਖਤਮ ਹੋਣ ਲੱਗੇ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਬੋਹਿਥ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਗੁਰੂ-ਸਰੂਪ ਨਾਲੋਂ ਉਚ ਅਸਥਾਨ ਤੇ ਸਥਾਪਤ ਕਰਕੇ ਇਹ ਸਨੇਹਾ ਦਿਤਾ ਕਿ ਗਰੂ-ਸ਼ਬਦ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਸਤੀ ਤੋਂ ਵਧੇਰੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਹੈ। ਰਾਤ ਨੂੰ ਗਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਖ-ਆਸਨ ਪਲੰਘ ਤੇ ਹੁੰਦਾ ਤੇ ਆਪ ਜੀ ਥੱਲੇ ਫਰਸ਼ ਤੇ ਹੀ ਬਿਰਾਜਮਾਨ ਹੁੰਦੇ। ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਪਾਰਦਰਸ਼ੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਇਸ ਤੱਥ ਤੋਂ ਜਾਣੂ ਸੀ ਕਿ ਸਮਾਂ ਪਾ ਕੇ 'ਪੋਥੀ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਕਾ ਥਾਨੂ' ਲਵੇਗੀ ਅਤੇ ਦਸਵੀਂ ਜੋਤਿ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਗੁਰੂ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਹੀ 'ਜੂਗੋ ਜੂਗ ਅਟੱਲ' ਗੁਰੂ ਰੂਪ ਹੋ ਕੇ ਪਵਾਨਿਤ ਹੋਣਗੇ।

ਸਮਾਂ ਪਾ ਕੇ ਐਸਾ ਹੀ ਹੋਇਆ। 7 ਅਕਤੂਬਰ 1708 ਈ. ਵਿਚ ਨਾਦੇੜ (ਸ੍ਰੀ ਹਜ਼ੂਰ ਸਾਹਿਬ) ਵਿਖੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਦਸਵੇਂ ਸਰੂਪ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਜੋਤੀ-ਜੋਤਿ ਸਮਾਉਣ ਸਮੇਂ ਆਪਣੀ ਜੋਤਿ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਵਲੀਨ ਕਰ ਦਿਤੀ, ਮੱਥਾ ਟੇਕਿਆ ਤੇ 'ਸਭ ਸਿਖਨ ਕੋ ਹੁਕਮ ਹੈ ਗੁਰੂ ਮਾਨਿਓ ਗ੍ਰੰਥ' ਦਾ ਆਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ। ਇਵੇਂ ਸਮੁੱਚੇ ਮਾਨਵ-ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਪੰਥ ਨੂੰ ਜੁਗੋ ਜੁਗ ਅਟੱਲ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਛਤਰ ਛਾਇਆ ਹੇਠ ਕਰਕੇ 'ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਹੈ ਬਾਣੀ' ਦਾ ਪ੍ਰਤੱਖ ਪ੍ਰਮਾਣ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਮੌਕੇ ਤੇ ਜੋ ਹੁਕਮਨਾਮਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਇਆ ਉਹ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ –

ਖੁਲਿਆ ਕਰਮੁ ਕ੍ਰਿਪਾ ਭਈ ਠਾਕੁਰ ਕੀਰਤਨੁ ਹਰਿ ਹਰਿ ਗਾਈ॥ ਸੁਮੁ ਥਾਕਾ ਪਾਏ ਬਿਸ੍ਰਾਮਾ ਮਿਟਿ ਗਈ ਸਗਲੀ ਧਾਈ ॥ ९ ॥ ਅਬ ਮੋਹਿ ਜੀਵਨ ਪਦਵੀ ਪਾਈ ॥ ਚੀਤਿ ਆਇਓ ਮਨਿ ਪੁਰਖੁ ਬਿਧਾਤਾ ਸੰਤਨ ਕੀ ਸਰਣਾਈ ॥ ९ ॥ ਰਹਾਉ ॥ ਕਾਮੁ ਕ੍ਰੋਧੁ ਲੋਭੁ ਮੋਹੁ ਨਿਵਾਰੇ ਨਿਵਰੇ ਸਗਲ ਬੈਰਾਈ ॥ ਸਦ ਹਜੂਰਿ ਹਾਜਰੁ ਹੈ ਨਾਜਰੁ ਕਤਹਿ ਨ ਭਇਓ ਦੂਰਾਈ ॥ ੨॥ ਸੁਖ ਸੀਤਲ ਸਰਧਾ ਸਭ ਪੂਰੀ ਹੋਏ ਸੰਤ ਸਹਾਈ ॥ ਪਾਵਨ ਪਤਿਤ ਕੀਏ ਖਿਨ ਭੀਤਰਿ ਮਹਿਮਾ ਕਥਨ ਨ ਜਾਈ ॥੩॥

#### ਨਿਰਭਉ ਭਏ ਸਗਲ ਭੈ ਖੋਏ ਗੋਬਿਦ ਚਰਣ ਓਟਾਈ॥ ਨਾਨਕੁ ਜਸੁ ਗਾਵੈ ਠਾਕੁਰ ਕਾ ਰੈਣਿ ਦਿਨਸੁ ਲਿਵ ਲਾਈ॥

ਅੰਗ - ੧੦੦੦

ਇਹ ਫਰਮਾਨ ਵੀ ਮਾਨੋ ਅਕਾਲਪਰਖ ਵਲੋਂ ਸਰਬ ਮਾਨਵਤਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਦੇ ਹਰਿ-ਕੀਰਤ ਜਸੂ ਗਾਉਣ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਹੈ। ਜਗਿਆਸ ਦੀ ਨੱਠ ਭੱਜ ਅਤੇ ਘਾਲਣਾ ਖਤਮ ਹੋ ਗਈ, ਸ਼ਬਦ ਗਰ ਨੇ ਬਿਸਰਾਮ ਟਿਕਾੳ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਜੀਵਨ-ਪਦਵੀ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੋਈ। ਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਅਕਾਲ ਪਰਖ ਚਿਤ ਵਿਚ ਆ ਵਸਿਆ ਹੈ, ਜਿਸ ਕਾਰਨ ਕਾਮ, ਕੋਧ, ਲੋਭ, ਮੋਹ ਅਤੇ ਸਾਰੇ ਵੈਰ ਵਿਰੋਧ ਝਗੜੇ ਖਤਮ ਹੋ ਗਏ ਹਨ। ਗੁਰ-ਸ਼ਬਦ ਨੇ ਸਦ-ਹਜ਼ੂਰੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਦੂਰੀਆਂ ਮੁੱਕ ਗਈਆਂ ਹਨ, ਪ੍ਰਭੂ ਨਿਕਟ, ਪ੍ਰਤੱਖ, ਹਾਜ਼ਰ ਨਾਜ਼ਰ ਦਿਖ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਗਰੂ ਸਹਾਇਕ ਹੋਏ ਹਨ, ਸਭ ਇਛਾਵਾਂ ਦੀ ਪਰਤੀ ਹੋ ਗਈ ਹੈ, ਅੰਦਰ ਸਖ ਸੀਤਲਤਾ ਦਾ ਨਿਵਾਸ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ। ਗੁਰੂ–ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਦੱਸੀ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦੀ ਜਿਸ ਨੇ ਪਤਿਤ ਨੂੰ ਪਲ ਭਰ ਵਿਚ ਪਵਿੱਤਰਤਾ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕਰ ਦਿਤੀ ਹੈ, ਸਾਰੇ ਭੈ ਖਤਮ ਕਰਕੇ ਨਿਰਭੈ ਪਦਵੀ ਪਦਾਨ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਹੁਣ ਟਿਕੇ ਹੋਏ ਮਨ ਵਿਚ ਦਿਨ ਰਾਤ ਪ੍ਰਭੂ ਜਸ ਗਾਇਨ ਕਰਨ ਦੀ ਅਵਸਥਾ ਬਣ ਆਈ ਹੈ। ਐਸਾ ਮਹਾਨ ੳਪਦੇਸ਼ ਸੰਗਤ ਨੂੰ, ਸਾਰੀ ਮਨੁੱਖਤਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਇਆ।

ਨਿਰਸੰਦੇਹ ਸੀ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਦਾ ਅਥਾਹ ਸਮੰਦਰ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਬਿਨਾਂ ਕਿਸੇ ਜਾਤੀ ਜਿਨਸੀ ਨਸਲੀ ਭੇਦ ਭਾਵ ਤੋਂ ਸਰਬ ਮਨੱਖਤਾ ਚੱਭੀ ਲਾ ਕੇ ਚੌਥੇ ਪਦ ਅਰਥਾਤ ਪਰਮ ਪਦਵੀ ਨੂੰ ਪਾਪਤ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ। *'ਏਕ ਪਿਤਾ ਏਕਸ ਕੇ ਹਮ ਬਾਰਿਕ*' ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੰਦੀ ਗੁਰਬਾਣੀ, '*ਨਾ ਕੋ ਬੈਰੀ ਨਹੀ* ਬਿਗਾਨਾ ਸਗਲ ਸੰਗਿ ਹਮ ਕੳ ਬਨਿ ਆਈ ॥' (ਅੰਗ-੧੨੯੯) ਦਾ ਜਾਪ ਜਪਾੳਂਦੀ ਗਰਬਾਣੀ ਵੈਰ ਵਿਰੋਧ ਦੀਆਂ ਵਿੱਥਾਂ ਨੂੰ ਸਮੇਟ ਕੇ ਸਰਬ ਮਨੁੱਖਤਾ ਨੂੰ ਇਕ ਪ੍ਰਭੂ-ਪਿਆਰ ਅਤੇ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਦੇ ਕਲਾਵੇ ਵਿਚ ਲੈਂਦੀ 'ਬੇਗਮਪਰੇ' ਦਾ ਵਾਸੀ ਬਣਨ ਲਈ ਉਤਸ਼ਾਹਤ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਸਰਬ ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਦੇ ਪਤੀਕ ਗੁਰੂ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ 6 ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ (ਪਹਿਲੀਆਂ ਪੰਜ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀਆਂ ਅਤੇ ਨੌਵੇਂ ਗਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਜੀ) ਦੀ ਬਾਣੀ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ 30 ਹੋਰ ਭਗਤਾਂ, ਸੰਤਾਂ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਵੀ ਓਹੋ ਸਤਿਕਾਰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ ਜੋ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਭਗਤ ਜਨ ੳਚੀਆਂ ਜਾਤੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਵੀ ਸਨ, ਅਖੌਤੀ ਨੀਵੀਆਂ ਜਾਤਾਂ ਵਿਚੋਂ ਵੀ ਸਨ। ਜਿਥੇ ਹਿੰਦੂ, ਖਤਰੀ, ਬਾਹਮਣ, ਜੱਟ, ਛੀਂਬੇ, ਨਾਈ ਭਗਤ ਜਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਪਵਾਨ ਹੋਈ, ਓਥੇ ਮਸਲਮਾਨ ਪੀਰਾਂ ਫਕੀਰਾਂ ਦਰਵੇਸਾਂ ਦੇ ਕਲਾਮ ਨੂੰ ਵੀ ਸਨਮਾਨ ਮਿਲਿਆ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਿਰਜਨਾ ਵਿਚ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਭਗਤ ਜਨਾਂ ਨੇ ਹਿੱਸਾ ਪਾਇਆ ਉਹ ਭਾਰਤ ਦੇ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਇਲਾਕਿਆਂ, ਫਿਰਕਿਆਂ, ਧਰਮਾਂ, ਭਾਸ਼ਾਵਾਂ, ਅਕੀਦਿਆਂ ਤੇ ਸਮਾਜਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਤੀਨਿਧਤਾ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਪਹਿਲੇ ਰਚਨਹਾਰੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ (1469-1539) ਨਨਕਾਣਾ ਸਾਹਿਬ (ਰਾਇ ਭੋਇ ਦੀ ਤਲਵੰਡੀ) ਜ਼ਿਲਾ ਸ਼ੇਖ਼ਪਰਾ (ਪਾਕਿਸਤਾਨ) ਦੇ ਵਾਸੀ ਸੀ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ 17 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ 974 ਸ਼ਬਦ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤੇ। ਮਰਦਾਨਾ ਰਬਾਬੀ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ੨੪ ਸਾਲ ਦੇ ਲੰਬੇ ਅਰਸੇ ਵਿਚ 4 ਉਦਾਸੀਆਂ (ਲੰਮੇ ਸਫਰ) ਕੀਤੀਆਂ। ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਦੇ ਸਮੁੰਹ ਪਦੇਸਾਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਬਰਮਾ, ਸੀ ਲੰਕਾ, ਨੇਪਾਲ, ਭੂਟਾਨ, ਤਿੱਬਤ, ਚੀਨ, ਮੰਗੋਲੀਆ, ਤੁਰਕੀ, ਇਟਲੀ, ਰੂਸ, ਅਫਗਾਨਿਸਤਾਨ, ਈਰਾਨ ਆਦਿ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਸੱਚ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ, ਮਨੁੱਖਤਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਜੋੜਿਆ, ਫੋਕਟ ਕਰਮਕਾਡਾਂ, ਰੀਤੀ ਰਿਵਾਜਾਂ, ਭਰਮਾਂ ਵਹਿਮਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੱਢਿਆ। ਦੂਜੇ ਸਤਿਗਰੂ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ (1504-1552) ਮਤੇ-ਦੀ-ਸਰਾਇ ਜ਼ਿਲਾ ਮਕਤਸਰ ਦੇ ਵਾਸੀ ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਦੀ ਮਰਤ ਸਨ। ਆਪ ਜੀ ਦੇ 62 ਸਲੋਕ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਦਰਜ ਹਨ। ਤੀਜੀ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀ ਗਰ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ (1479-1574) ਨੂੰ ਦੂਜੀ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀ ਨੇ ਨਿਮਾਣਿਆ ਦਾ ਮਾਣ, ਨਿਤਾਣਿਆ ਦਾ ਤਾਣ, ਨਿਓਟਿਆਂ ਦੀ ਓਟ, ਨਿਆਸਰਿਆਂ ਦੇ ਆਸਰੇ ਵਰਗੇ ਵਰ ਦੇ ਕੇ ਸਤਿਕਾਰਿਆ। ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤੇ 907 ਸ਼ਬਦ 18 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਸੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੁਭਾਇਮਾਨ ਹਨ। ਅਨੰਦ ਸਾਹਿਬ ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਸਿਰਮੌਰ ਬਾਣੀ ਹੈ। ਗਰ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ (1534-1581) ਚੂਨਾ ਮੰਡੀ ਲਾਹੌਰ ਵਾਸੀ ਸਨ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਸ਼ਬਦ-ਗੁਰੂ ਦੀ ਪਰਪੱਕਤਾ ਹਿਤ ਫੂਰਮਾਨ ਕੀਤਾ-

#### ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਹੈ ਬਾਣੀ ਵਿਚਿ ਬਾਣੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਸਾਰੇ ॥ ਗੁਰੁ ਬਾਣੀ ਕਹੈ ਸੇਵਕੁ ਜਨੁ ਮਾਨੈ ਪਰਤਖਿ ਗੁਰੂ ਨਿਸਤਾਰੇ ॥ ਅੰਗ – ੯੮੨

ਆਪ ਜੀ ਵਲੋਂ 30 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤੇ 679 ਸ਼ਬਦ ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸਸ਼ੋਭਤ ਹਨ। ਪੰਜਵੇਂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ (1563-1606) ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਸ਼ਹਿਰ ਅਤੇ ਦਰਬਾਰ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸਰੋਵਰ ਦੇ ਨਿਰਮਾਤਾ, ਸਖਮਨੀ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਰਚਨਹਾਰੇ, ਮਹਾਨ ਸ਼ਹੀਦ, ਸੀ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸੰਪਾਦਕ ਹਨ। ਆਪ ਜੀ ਵਲੋਂ 30 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਰਚਤਿ 2219 ਅਮੋਲਕ ਸ਼ਬਦ ਗਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੰਮਿਲਤ ਹਨ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਸਮੇਂ ਪੰਜ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ, 15 ਭਗਤ ਜਨਾ, 4 ਗੁਰਸਿੱਖਾਂ ਅਤੇ 11 ਭੱਟ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਬੜੀ ਸਚੱਜੀ ਤਰਤੀਬ ਵਿਚ ਸੰਮਿਲਤ ਕੀਤੀ। ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ 30 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਵੰਡਿਆ ਗਿਆ। ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਦਮਦਮਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਜਦੋਂ ਇਸ ਬੀੜ ਦਾ ਪੂਨਰ ਸਰੂਪ ਤਿਆਰ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਨੌਵੇਂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਜੀ (1621-1675) ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਵੀ ਇਸ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ 116 ਸ਼ਬੰਦ ਤੇ 57 ਸਲੋਕ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤੇ ਅਤੇ ਨਵੇਂ ਰਾਗ 'ਜੈਜਾਵੰਤੀ' ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤੀ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕੁਲ 6 ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਬਾਣੀ ੩੧ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ।

ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਭਗਤ ਜਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ, ਉਹ ਸਭ ਇਕ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਉਪਾਸ਼ਕ ਤੇ ਸੱਚ ਦੇ ਧਾਰਨੀ, ਜਾਤ-ਪਾਤ ਅਤੇ ਵੈਰ-ਵਿਰੋਧ ਤੋਂ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮੁਕਤ ਸਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਰਨੀ ਬਾਰੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦਾ ਫੁਰਮਾਨ ਹੈ -

ਭਗਤਾ ਕੀ ਚਾਲ ਨਿਰਾਲੀ ॥ ਚਾਲਾ ਨਿਰਾਲੀ ਭਗਤਾਹ ਕੇਰੀ ਬਿਖਮ ਮਾਰਗਿ ਚਲਣਾ ॥ ਲਬੁ ਲੋਭੁ ਅਹੰਕਾਰੁ ਤਜਿ ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਬਹੁਤੁ ਨਾਹੀ ਬੋਲਣਾ ॥ ਅੰਗ – ੯੧੮

ਇਨ੍ਹਾਂ ਭਗਤ ਜਨਾ ਦਾ ਕੁਝ ਸੰਖੇਪ ਵੇਰਵਾ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ।

#### ਬਾਬਾ ਫਰੀਦ ਸ਼ਕਰਗੰਜ (1173-1266)

ਬਾਬਾ ਫਰੀਦ ੧੨ਵੀਂ ੧੩ਵੀਂ ਸਦੀ ਦੇ ਮਹਾਨ ਵਿਦਵਾਨ ਸੂਫੀ ਫਕੀਰ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ ਦੇ ਮੋਢੀ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਸ ਭਿੰਨੀ ਬਾਣੀ ਦੇ ੪ ਸ਼ਬਦ ਅਤੇ ੧੧੨ ਸਲੋਕ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੁਭਾਇਮਾਨ ਹਨ। ਇਹ ਪਾਕ ਪਟਨ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਸਨ।

#### ਭਗਤ ਜੈਦੇਵ ਜੀ (1201-1273)

ਬੰਗਾਲ ਪ੍ਰਾਂਤ ਦੇ ਦੱਖਣੀ ਭਾਗ ਦੇ ਇਕ ਪਿੰਡ ਵਿਚ ਜਨਮੇ, ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਅਤੇ ਪਰਾਕਿਰਤ ਦੇ ਪੰਡਿਤ ਤੇ ਸੰਤ ਕਵੀ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਕੇਵਲ ਦੋ ਸ਼ਬਦ ਹੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹਨ।

#### ਭਗਤ ਤ੍ਰਿਲੋਚਨ (1267-1335)

ਮਹਾਂਰਾਸ਼ਟਰ ਦੀ ਧਰਤੀ ਦੇ ਜੰਮ-ਪਲ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ੪ ਸ਼ਬਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹਨ।

#### ਭਗਤ ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ (1270-1350)

ਸ਼ੂਦਰ ਜਾਤੀ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਤ ਛੀਂਬੇ ਸਨ ਪਰ ਅਥਾਹ ਪ੍ਰਭੂ ਪਿਆਰ ਅਤੇ ਭਗਤੀ ਕਾਰਨ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਦਿਲਾਂ ਤੇ ਰਾਜ ਕੀਤਾ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਊਚ ਨੀਚ ਦੇ ਭੇਦਾਂ ਨੂੰ ਨਾਂਹ ਮੰਨਦਿਆਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦੇ ੬੧ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਕੀਤਾ।

#### ਭਗਤ ਰਾਮਾਨੰਦ ਜੀ (੧੩੬੬-੧੪੬੭)

ਕਾਸ਼ੀ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਸਨ। ਰਾਗ ਬਸੰਤ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਦਾ ਇਕੋ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ।

#### ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ (1398-1495)

ਉਤਰ ਪ੍ਰਦੇਸ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਕਿਤੇ ਵਜੋਂ ਜੁਲਾਹੇ ਜਾਤੀ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਸਨ। ਆਪ ਜੀ ਦੇ 541 ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੰਮਿਲਤ ਹਨ।

#### ਭਗਤ ਰਵਿਦਾਸ (1378-1529)

ਚਮਾਰ ਜਾਤੀ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਦੇ ਉਤਰ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ ਦੇ ਰਹਿਣ

ਵਾਲੇ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ 41 ਸ਼ਬਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹਨ। ਭਗਤ ਬੇਣੀ ਜੀ (ਬਿਹਾਰ) ਦੇ ਤਿੰਨ ਸ਼ਬਦ, ਭਗਤ ਧੰਨਾ ਜੀ (ਰਾਜਸਥਾਨ ਦੇ ਜੱਟ) ਦੇ 4 ਸ਼ਬਦ, ਭਗਤ ਭੀਖਨ ਜੀ (ਉਤਰ ਪ੍ਰਦੇਸ ਦੇ ਮੁਸਲਮਾਨ ਸੰਤ) ਦੋ ਸ਼ਬਦ, ਭਗਤ ਸੈਣ ਜੀ, (ਗੁਜਰਾਤ ਦੇ ਨਾਈਂ) ਇਕ ਸ਼ਬਦ, ਪੀਪਾ ਜੀ (ਗੁਜਰਾਤ ਦੇ ਬ੍ਰਾਹਮਣ) ਇਕ ਸ਼ਬਦ, ਸਧਨਾ ਜੀ (ਸਿੰਧ ਦੇ ਕਸਾਈ) ਇਕ ਸ਼ਬਦ, ਪਰਮਾਨੰਦ ਜੀ (ਯੂ.ਪੀ. ਦੇ ਬ੍ਰਾਹਮਣ) ਇਕ ਸ਼ਬਦ, ਸੂਰਦਾਸ (ਹਰਿਆਣਾ ਦੇ ਬ੍ਰਾਹਮਣ) ਦੋ ਸ਼ਬਦ, ਭਗਤ ਸੁੰਦਰ ਜੀ (ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਖੱਤਰੀ) 6 ਸ਼ਬਦ, ਮਰਦਾਨਾ ਜੀ (ਮਿਰਾਸੀ) ਤਿੰਨ ਸ਼ਬਦ, ਸੱਤਾ ਜੀ (ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਡੂਮ) ਅਤੇ ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ ਜੀ (ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਰਾਅ ਭੱਟ) ਪੰਜ ਸ਼ਬਦ, ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵਾਨ ਹੋਏ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ 11 ਭੱਟਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵੀ ਪ੍ਰਵਾਨ ਹੋਈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਮ ਹਨ – ਕਲਸਹਾਰ, ਜਾਲਪ, ਕੀਰਤ, ਸੱਲ, ਭੱਲ, ਕੱਲ, ਭਿਖਾ, ਪਰਮਾਨੰਦ, ਬੱਲ, ਹਰਬੰਸ ਅਤੇ ਮਥਰਾ। ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਦੀ ਕੁਲ ਗਿਣਤੀ 5867 ਸ਼ਬਦ ਬਣਦੀ ਹੈ।

ਬਾਣੀ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕਰਨ ਦੀ ਕਸਵੱਟੀ ਇਕੋ ਸੀ -

ਮਨੁ ਸਚ ਕਸਵਟੀ ਲਾਈਐ ਤੁਲੀਐ ਪੂਰੈ ਤੋਲਿ॥ ਅੰਗ - ੨੨

ਜੋ ਸੱਚ ਦੀ ਕਸਵੱਟੀ ਤੇ ਪੂਰੇ ਉਤਰੇ, ਸਤਿਕਾਰੇ ਗਏ। ਆਸ਼ਾ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਬਾਣੀ ਰਾਹੀਂ ਰੱਬੀ ਪਿਆਰ, ਸੱਚ, ਸ਼ਾਂਤੀ, ਸਹਿਜ, ਨਿਮਰਤਾ, ਮਿਠਤ, ਸਾਂਝੀਵਾਲਤਾ ਅਤੇ ਮਾਨਵਤਾ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਹੋਵੇ, ਆਤਮਿਕ ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਸਮਾਜ ਅਤੇ ਦੇਸ਼ ਦਾ ਉਥਾਨ ਹੋਵੇ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਉਪਦੇਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਅਮਲੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਵਾਇਆ। ਸਾਂਝੇ ਮੰਦਰ, ਸਾਂਝੀ ਸੰਗਤ, ਸਾਂਝੀ ਪੰਗਤ, ਕਿਰਤ ਕਰੋ, ਨਾਮ ਜਪੋ ਤੇ ਵੰਡ ਛਕੋ ਦੇ ਸਾਂਝੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਸਰਬੱਤ ਦੇ ਭਲੇ ਲਈ ਅਰਦਾਸ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਉਚੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਨੂੰ ਅਮਲੀ ਰੂਪ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਮਨੁੱਖਤਾ ਨੂੰ ਤੰਗ ਦਿਲੀਆਂ, ਸੰਕੀਰਣਤਾ, ਫਿਰਕਾ ਪ੍ਰਸਤੀ, ਜਾਤ ਅਤੇ ਪਦਵੀ ਅਭਿਮਾਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਕਰਕੇ ਸਰਵਹਿਤਕਾਰੀ ਤੇ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਮਨੁੱਖ ਬਣਨ ਲਈ ਉਤਸ਼ਾਹਤ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਸਿਾਂਧਤ ਦਿਤਾ ਕਿ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਨਬੇੜਾ ਚੰਗੇ ਅਮਲਾਂ ਰਾਹੀਂ ਹੋਣਾ ਹੈ ਨਾਕਿ ਉਚੀ ਜਾਤਿ ਜਾਂ ਕੁਲ ਵਿਚ ਜਨਮ ਲੈਣ ਕਾਰਨ –

ਸਾ ਜਾਤਿ ਸਾ ਪਤਿ ਹੈ ਜੇਹੇ ਕਰਮ ਕਮਾਇ॥ ਜਨਮ ਮਰਨ ਦੁਖੁ ਕਾਟੀਐ ਨਾਨਕ ਛੂਟਸਿ ਨਾਇ॥

ਅੰਗ – ੧੩੩੦

ਮਾਇਆਧਾਰੀ ਅਭਿਮਾਨੀ ਨੂੰ ਚੇਤਾਵਨੀ ਦਿਤੀ ਕਿ ਪਾਪਾਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਧਨ ਇਕੱਠਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਤੇ ਇਹ ਸੱਚ ਹੈ ਕਿ ਇਕੱਠਾ ਕੀਤਾ ਧਨ ਕਦੇ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਜਾਂਦਾ –

ਇਸੁ ਜਰ ਕਾਰਣਿ ਘਣੀ ਵਿਗੁਤੀ ਇਨਿ ਜਰ ਘਣੀ ਖੁਆਈ ॥ ਪਾਪਾ ਬਾਝਹੁ ਹੋਵੈ ਨਾਹੀ ਮੁਇਆ ਸਾਥਿ ਨ ਜਾਈ ॥

ਅੰਗ – ੪੧੭

ਸੱਚੀ ਸੁੱਚੀ ਕਿਰਤ ਕਰਕੇ ਨਿਰਬਾਹ ਕਰੋ ਅਤੇ ਇਸ ਕਿਰਤ ਵਿਚੋਂ ਲੋੜਵੰਦਾਂ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਕਰੋ। ਇਹੋ ਠੀਕ ਰਸਤਾ ਹੈ - *ਘਾਲਿ ਖਾਇ ਕਿਛੁ ਹਥਹੁ ਦੇਇ ॥* ਨਾਨਕ ਰਾਹੁ ਪਛਾਣਹਿ ਸੇਇ ॥ ਅੰਗ - ੧੨੪੫ ਲੁੱਟ ਖਸੁੱਟ ਕਰਕੇ, ਦੂਜਿਆਂ ਦੇ ਹੱਕਾਂ ਤੇ ਛਾਪਾ ਮਾਰਨ ਵਾਲਾ ਮਨੁੱਖ ਕਦੀ ਧਰਮੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ -

ਹਕੁ ਪਰਾਇਆ ਨਾਨਕਾ ਉਸੁ ਸੂਅਰ ਉਸੁ ਗਾਇ ॥ ਗੁਰੁ ਪੀਰੁ ਹਾਮਾ ਤਾ ਭਰੇ ਜਾ ਮੁਰਦਾਰੁ ਨ ਖਾਇ ॥ ਅੰਗ - ੧੪੧ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਮਾਰਗ ਸੱਚ ਦਾ ਮਾਰਗ ਹੈ। ਸੱਚੀ ਕਿਰਤ, ਸੱਚਾ ਵਿਹਾਰ, ਸੱਚਾ ਕਿਰਦਾਰ ਅਤੇ ਸੱਚੀ ਬਾਣੀ। ਸੱਚਾ ਅਮਲ ਚੰਗੇਰਾ ਤੇ ਉਚੇਰਾ ਦਸਿਆ ਹੈ ਪਰ ਸੱਚ ਸਭ ਤੋਂ ਸਰਵੋਤਮ ਹੈ-

ਸਚਹੁ ਓਰੈ ਸਭੁ ਕੋ ਉਪਰਿ ਸਚੁ ਆਚਾਰੁ॥ ਅੰਗ – ੬੨ ਸੱਚ ਦੀ ਅਰਾਧਨਾ ਕਰਦੇ ਆਪਣੇ ਅਸਲ ਸਰੂਪ ਦੀ ਪਛਾਣ ਕਰਨੀ ਹੀ ਜੀਵਨ ਕਰੱਤਵ ਹੈ –

ਮਨ ਤੂੰ ਜੋਤਿ ਸਰੂਪੁ ਹੈ ਆਪਣਾ ਮੂਲੁ ਪਛਾਣੁ ॥ ਅੰਗ - ੪੪੧ ਸਭਨਾਂ ਵਿਚ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੀ ਜੋਤਿ ਵਿਦਮਾਨ ਹੈ, ਉਸ ਦਾ ਚਾਨਣ ਹੀ ਸਭ ਪਾਸੇ ਪਸਰ ਰਿਹਾ ਹੈ ਪਰ ਇਹ ਜੋਤਿ ਗੁਰੂ ਦੀ ਲਿਖਿਆ ਰਾਹੀਂ ਪੂਗਟ ਹੁੰਦੀ ਹੈ -

ਸਭ ਮਹਿ ਜੋਤਿ ਜੋਤਿ ਹੈ ਸੋਇ॥ ਤਿਸ ਦੈ ਚਾਨਣਿ ਸਭ ਮਹਿ ਚਾਨਣੁ ਹੋਇ॥ ਗੁਰ ਸਾਖੀ ਜੋਤਿ ਪਰਗਟੁ ਹੋਇ॥ ਅੰਗ - ੧੩ ਨਾਮ, ਜਪ, ਸਿਮਰਨ ਨੂੰ ਸਰਵੋਤਮ ਧਰਮ ਮੰਨਿਆ ਹੈ –

ਸਰਬ ਧਰਮ ਮਹਿ ਸ੍ਰੇਸਟ ਧਰਮੁ ॥ ਹਰਿ ਕੋ ਨਾਮੁ ਜਪਿ ਨਿਰਮਲ ਕਰਮੁ ॥ ਅੰਗ - ੨੬੬ ਇਸ ਲਈ ਗੁਰਸਿੱਖ ਦੀ ਪਰੀਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਸ਼ਰਤ ਨਾਮ ਜਪਣਾ ਹੈ -

ਗੁਰ ਸਤਿਗੁਰ ਕਾ ਜੋ ਸਿਖੁ ਅਖਾਏ ਸੁ ਭਲਕੇ ਉਠਿ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਧਿਆਵੈ ॥ ਅੰਗ - ੩੦੫ ਗੁਰਬਾਣੀ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਰੂਪ ਜਾਣਨ ਦੀ ਬਾਰ−ਬਾਰ ਤਾਕੀਦ ਕੀਤੀ -

ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਹੈ ਬਾਣੀ ਵਿਚਿ ਬਾਣੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਸਾਰੇ ॥ ਗੁਰੁ ਬਾਣੀ ਕਹੈ ਸੇਵਕੁ ਜਨੁ ਮਾਨੈ ਪਰਤਖਿ ਗੁਰੂ ਨਿਸਤਾਰੇ ॥ ਅੰਗ − ੯੮੨

ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਨੁਸਾਰ ਜੀਵਨ–ਮੁਕਤਿ ਅਵਸਥਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨੀ ਸਰਵੋਤਮ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਜੀਵਨ ਮੁਕਤਿ ਹੋਣ ਲਈ ਮਾਰਗ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਦੇ ਫੁਰਮਾਨ ਕਰਦੇ ਹਨ –

ਪ੍ਰਭ ਕੀ ਆਗਿਆ ਆਤਮ ਹਿਤਾਵੈ ॥ ਜੀਵਨ ਮੁਕਤਿ ਸੋਊ ਕਹਾਵੈ ॥ ਤੈਸਾ ਹਰਖੁ ਤੈਸਾ ਉਸ ਸੋਗੁ ॥ ਸਦਾ ਅਨੰਦੁ ਤਹ ਨਹੀ ਬਿਓਗੁ ॥ ਤੈਸਾ ਸੁਵਰਨੁ ਤੈਸੀ ਉਸੁ ਮਾਟੀ ॥ ਤੈਸਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਤੈਸੀ ਬਿਖੁ ਖਾਟੀ ॥ ਤੈਸਾ ਮਾਨੁ ਤੈਸਾ ਅਭਿਮਾਨੁ ॥ ਤੈਸਾ ਰੰਕੁ ਤੈਸਾ ਰਾਜਾਨੁ ॥ ਜੋ ਵਰਤਾਏ ਸਾਈ ਜੁਗਤਿ ॥ ਨਾਨਕ ਓਹੁ ਪੁਰਖੁ ਕਹੀਐ ਜੀਵਨ ਮੁਕਤਿ॥ ਅੰਗ - ੨੭੫ ਗੁਰਬਾਣੀ ਈਰਖਾ ਦ੍ਵੈਤ ਦੀ ਅਗਨ ਵਿਚ ਜਲਦੇ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਕਲਿਆਣ ਮੰਗਦੀ ਹੈ। ਵਿਸ਼ਵ ਦੀ ਸਰਬ ਮਨੁੱਖਤਾ ਲਈ, ਸੁਖ, ਸ਼ਾਂਤੀ ਲਈ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਕਰਦੀ ਹੈ ਭਾਵੇਂ ਇਸ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ ਕੋਈ ਵੀ ਰਾਹ ਅਪਣਾਇਆ ਜਾਵੇ -

ਜਗਤੁ ਜਲੰਦਾ ਰਖਿ ਲੈ ਆਪਣੀ ਕਿਰਪਾ ਧਾਰਿ ॥ ਜਿਤੁ ਦੁਆਰੈ ਉਬਰੈ ਤਿਤੈ ਲੈਹੁ ਉਬਾਰਿ ॥ ਅੰਗ – ੮੫੩

ਨਿਰਸੰਦੇਹ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਸ਼ਵ ਦੇ ਸਰਬ ਧਰਮ ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸਰਵੋਤਮ ਧਰਮ ਗ੍ਰੰਥ ਹਨ ਜਿਸ ਵਿਚ ਨਿਰੋਲ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਦਾ ਰੱਬੀ-ਗੀਤ-ਸੰਗੀਤ ਹੈ, ਜੋ ਸਭ ਦਾ ਸਾਂਝਾ ਗ੍ਰੰਥ ਹੈ ਅਤੇ ਸਰਬ ਮਨੁੱਖਤਾ ਲਈ ਹੈ।

ਸਤੰਬਰ 2014 ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤਿ ਹੋਰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਦਿਵਸ ਇਹ ਹਨ -

ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ (22 ਸਤੰਬਰ 2014) ਅਤੇ ਗੁਰਗੱਦੀ ਦਿਵਸ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ (16 ਸਤੰਬਰ 2014)। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੋਹਾਂ ਪੁਰਬਾਂ ਸੰਬੰਧੀ ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਡਾਕਟਰ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਲੇਖ ''ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ-ਅੰਤਰ ਧਿਯਾਨ)'' ਦਿਤਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਸੰਸਾਰ ਯਾਤਰਾ ਦੇ ਅੰਤਲੇ ਦਿਨਾਂ ਅਤੇ ਭਾਈ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਦਾ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪਰੀਵਰਤਨ ਅਤੇ ਗੁਰਗੱਦੀ ਤੇ ਸਸ਼ੋਭਤ ਹੋਣ ਦਾ ਅਨੁਭਵੀ ਬਖਾਨ ਦਿਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। 16 ਸਤੰਬਰ 2014 ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦਾ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦਾ ਗੁਰਗੱਦੀ ਦਿਵਸ ਹੈ। ਏਸੇ ਦਿਨ ਹੀ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦਾ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਗੁਰਗੱਦੀ ਦਿਵਸ ਹੈ। ਦਸੋ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਅੰਦਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਜੋਤਿ ਸਭਾਇਮਾਨ ਸੀ -

ਜੋਤਿ ਓਹਾ ਜੁਗਤਿ ਸਾਇ ਸਹਿ ਕਾਇਆ ਫੇਰਿ ਪਲਟੀਐ॥ ਝੁਲੈ ਸੁ ਛਤੁ ਨਿਰੰਜਨੀ ਮਲਿ ਤਖਤੁ ਬੈਠਾ ਗੁਰ ਹਟੀਐ॥ ਅੰਗ – ੯੬੬

ਸਮੂੰਹ ਬਾਣੀ ਰਚੇਤਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ 'ਨਾਨਕ' ਨਾਮ ਹੇਠ ਹੀ ਬਾਣੀ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ। ਸਭਨਾਂ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਦਾ ਹੀ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ। ਸਭਨਾਂ ਨੇ ਜਾਤ-ਪਾਤ, ਛੂਤ-ਛਾਤ, ਊਚ-ਨੀਚ, ਅਮੀਰੀ-ਗਰੀਬੀ ਦੇ ਭੇਦ ਭਾਵ ਅਤੇ ਕਰਮਕਾਂਡ ਦੀ ਨਖੇਧੀ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਇੱਕੋ ਸੰਗਤ, ਇੱਕੋ ਪੰਗਤ, ਇਕ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਆਰਾਧਨਾ ਅਤੇ ਧੁਰ ਕੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰ ਸ਼ਬਦ ਨਾਲ ਜੋੜਿਆ। ਐਸੇ ਆਦਰਸ਼ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਹੀ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸੰਚਾਲਕ ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਕਰਦੇ ਰਹੇ ਅਤੇ ਇਸੇ ਲੀਹ ਤੇ ਚਲਦੇ ਹੋਏ ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਦਾ ਪ੍ਰਸਾਰ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬਾਬਾ ਲਖਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨਿਰੰਤਰ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ। ਮੈਗਜ਼ੀਨ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਇਸ ਪਰੰਪਰਾ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਗੁਰਮਤਿ, ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਲੈ ਕੇ ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਹਰ ਮਹੀਨੇ ਹਾਜ਼ਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਗੁਰਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਸਤਿਗੁਰੂ ਅੱਗੇ ਇਹੋ ਅਰਦਾਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ – 'ਨਾਨਕ ਨਾਮ ਚੜ੍ਹਦੀ ਕਲਾ ਤੇਰੇ ਭਾਣੇ (ਬਾਕੀ ਪੰਨਾ 63 'ਤੇ)

## ਅਸੂ ਸੂਖੀ ਵਸੰਦੀਆ ਜਿਨਾ ਮਇਆ ਹਰਿ ਰਾਇ ॥

(ਅਸੂ ਮਹੀਨੇ ਦੀ ਸੰਗਰਾਂਦ : 16 ਸਤੰਬਰ, ਦਿਨ ਮੰਗਲਵਾਰ)

ਡਾ. ਜਗਜੀਤ ਸਿੰਘ

ਬਾਰਹ ਮਾਹਾ ਮਾਂਝ ਮਹਲਾ ੫ ਘਰੁ ੪

ਅਸੁਨਿ ਪ੍ਰੇਮ ਉਮਾਹੜਾ ਕਿਉ ਮਿਲੀਐ ਹਰਿ ਜਾਇ॥
ਮਨਿ ਤਨਿ ਪਿਆਸ ਦਰਸਨ ਘਣੀ ਕੋਈ ਆਣਿ ਮਿਲਾਵੈ ਮਾਇ
॥ ਸੰਤ ਸਹਾਈ ਪ੍ਰੇਮ ਕੇ ਹਉ ਤਿਨ ਕੈ ਲਾਗਾ ਪਾਇ॥
ਵਿਣੁ ਪ੍ਰਭ ਕਿਉ ਸੁਖੁ ਪਾਈਐ ਦੂਜੀ ਨਾਹੀ ਜਾਇ॥
ਜਿੰਨੀ ਚਾਖਿਆ ਪ੍ਰੇਮ ਰਸੁ ਸੇ ਤ੍ਰਿਪਤਿ ਰਹੇ ਆਘਾਇ॥
ਆਪੁ ਤਿਆਗਿ ਬਿਨਤੀ ਕਰਹਿ ਲੇਹੁ ਪ੍ਰਭੂ ਲੜਿ ਲਾਇ॥
ਜੋ ਹਰਿ ਕੰਤਿ ਮਿਲਾਈਆ ਸਿ ਵਿਛੁੜਿ ਕਤਹਿ ਨ ਜਾਇ॥
ਪ੍ਰਭ ਵਿਣੁ ਦੂਜਾ ਕੋ ਨਹੀ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਸਰਣਾਇ॥
ਅਸੁ ਸੁਖੀ ਵਸੰਦੀਆ ਜਿਨਾ ਮਿਇਆ ਹਰਿ ਰਾਇ॥

ਅੰਗ– ੧੩੪

ਜਿਵੇਂ ਪਿਛਲਾ ਭਾਦਰੋਂ ਦਾ ਮਹੀਨਾ, ਭਰਮਾਂ ਭੁਲੇਖਿਆਂ ਦਾ ਅਤੇ ਅਤਿ ਗਰਮੀ ਦੇ ਤ੍ਰਾਟਕੇ ਤੇ ਘੁੰਮੇ ਦਾ ਮਹੀਨਾ ਸੀ, ਜਿਸ ਕਾਰਨ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਮਾਨਸਿਕ ਘਬਰਾਹਟ ਅਤੇ ਬਿਹਬਲਤਾ ਹੋਣੀ ਵੀ ਇਕ ਕੁਦਰਤੀ ਪ੍ਰਤੀਕਰਮ ਸੀ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅੰਦਰਮੁਖੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਜਦੋਂ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਪ੍ਰਭੂ ਪਤੀ ਪਿਆਰ ਤੋਂ ਟੁੱਟ ਕੇ ਮਾਇਕ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਪਦਾਰਥਾਂ ਪਦਵੀਆਂ ਨਾਲ ਜੁੜ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਭਟਕਣਾ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਕੁਝ ਵੀ ਪੱਲੇ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦਾ।(ਭਾਦੁਇ ਭਰਮਿ ਭੁਲਾਣੀਆ ਦੂਜੈ ਲਗਾ ਹੇਤੁ ॥ ਲਖ ਸੀਗਾਰ ਬਣਾਇਆ ਕਾਰਜਿ ਨਾਹੀ ਕੇਤੁ ) ਪਰ ਜਿਹੜੇ ਮਨੁੱਖ ਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਗੁਰੂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਰਾਖਾ ਤੇ ਹਿਤੂ ਬਣ ਕੇ ਨਰਕੀ ਜੀਵਨ ਤੋਂ ਬਚਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ (ਸੇ ਭਾਦੁਇ ਨਰਕਿ ਨ ਪਾਈਅਹਿ ਗੁਰੁ ਰਖਣ ਵਾਲਾ ਹੇਤੁ ॥ )

ਅਸੂ ਦੇ ਮਹੀਨੇ ਵਿਚ ਭਾਦਰੋਂ ਵਾਲਾ ਤ੍ਰਾਟਕਾ ਤੇ ਹੁੰਮਸ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਰੁੱਤ ਮਿੱਠੀ ਤੇ ਸੁਹਾਵਣੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਸੁਹਾਵਣੀ ਰੁੱਤ ਵਿਚ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਮਨ ਅੰਦਰ ਪ੍ਰਭੂ-ਪਤੀ ਦੇ ਸੱਚੇ ਪਿਆਰ ਦੀ ਬਲਵਾਨ ਉਮੰਗ ਉਠਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਅ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਅੱਸੂ ਮਹੀਨੇ ਰਾਹੀਂ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ –

ਅਸੁਨਿ ਪ੍ਰੇਮ ਉਮਾਹੜਾ ਕਿਉ ਮਿਲੀਐ ਹਰਿ ਜਾਇ॥ ਮਨਿ ਤਨਿ ਪਿਆਸ ਦਰਸਨ ਘਣੀ ਕੋਈ ਆਣਿ ਮਿਲਾਵੈ ਮਾਇ॥ ਅੰਗ – ੧੩੫

ਅਰਥਾਤ ਅਸੂ ਦੇ ਮਹੀਨੇ ਵਿਚ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ-ਪਿਆਰ ਦੇ ਉਛਾਲੇ ਉਠਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ-ਮਿਲਾਪ ਲਈ ਤੜਪ ਤੀਬਰ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਨਾਲ ਹੀ ਇਹ ਤੱਖਲਾ ਵੀ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਮਿਲਾਪ ਕਿਵੇਂ ਸੰਭਵ ਹੋਵੇਗਾ? ਹਰੀ -ਰੂਪ-ਪਤੀ ਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਮਿਲਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ? ਮਨੁੱਖ ਹਰ ਸੁਖ ਦੁਖ ਮਾਂ ਨਾਲ ਸਾਂਝਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਮੁਸ਼ਕਲ ਵੇਲੇ ਹਰ ਪ੍ਰਾਣੀ ਮਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਸੰਬੋਧਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਬਿਰਹਾ ਕੁੱਠੀ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਮਨ ਅਤੇ ਤਨ ਵਿਚ ਮਿਲਾਪ ਦੀ ਤੀਬਰ ਤਾਂਘ ਉਤਪੰਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਤੇ ਉਹ ਆਪਣਾ ਦੁਖ ਮਾਂ ਨਾਲ ਸਾਂਝਾ ਕਰਦੀ ਕਹਿੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਹੇ ਮਾਂ! ਕੋਈ ਐਸਾ ਪ੍ਰਭੂ-ਪਿਆਰ ਵਾਲਾ ਸੰਤ ਜਨ, ਭਗਤ ਜਨ ਮਿਲ ਜਾਵੇ ਜੋ ਮੇਰਾ ਮੇਰੇ ਪਤੀ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਵਰ ਨਾਲ ਮਿਲਾਪ ਕਰਵਾ ਦੇਵੇ। ਜਿਸ ਮਿਲਾਪ ਨਾਲ ਮੇਰਾ ਬਿਰਹਾ ਦਾ ਦੁਖ ਦੂਰ ਹੋਵੇ, ਮਨ ਸ਼ਾਂਤ, ਸੀਤਲ ਤੇ ਸਹਿਜ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਰੂਹਾਨੀ ਅਨੰਦ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਵੇ।

ਅਸੀਂ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਪ੍ਰਭੂ-ਪਤੀ ਤੋਂ ਵਿਛੜੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਹਾਂ। ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ (ਪਤੀ-ਪ੍ਰਭੂ-ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਵਰ) ਸਾਡੇ ਅੰਦਰ, ਅੰਗ-ਸੰਗ ਪਰ ਸਾਡਾ ਇਹ ਅਹਿਸਾਸ ਗਵਾਚ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਡੀ ਹਉਮੈ (ਮੈਂ, ਮੇਰੀ ਦਾ ਸੰਸਾਰ) ਏਨੀ ਬਲਵਾਨ ਹੋ ਗਈ ਹੈ ਕਿ ਸਾਡਾ ਸੱਚ, ਸਾਡੀ ਅਸਲੀਅਤ, ਸਾਡਾ ਮੂਲ ਹੀ ਸਾਨੂੰ ਭੁੱਲ ਗਿਆ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਇਕ ਥਾਂ ਹੀ ਵਸਦੇ ਹਨ ਪਰ ਵਿਚਾਲੇ 'ਹਉਮੈ' ਦੀ ਦੀਵਾਰ ਖੜ੍ਹੀ ਹੈ ਜੋ ਮਿਲਣ ਨਹੀਂ ਦਿੰਦੀ। ਇਸ ਕਰੜੀ ਦੀਵਾਰ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਸਮਰੱਥ ਗੁਰੂ ਹੀ ਤੋੜ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਫੁਰਮਾਨ ਹੈ –

ਧਨ ਪਿਰ ਕਾ ਇਕ ਹੀ ਸੰਗਿ ਵਾਸਾ ਵਿਚਿ ਹਉਮੈ ਭੀਤਿ ਕਰਾਰੀ॥ ਗੁਰਿ ਪੂਰੈ ਹਉਮੈ ਭੀਤਿ ਤੋਰੀ ਜਨ ਨਾਨਕ ਮਿਲੇ ਬਨਵਾਰੀ

ਅੰਗ – ੧੨੬੩

ਪਹਿਲਾਂ ਵਿਛੋੜੇ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਜਾਗਦਾ ਹੈ। ਬਿਰਹਾ ਦੀ ਤੜਪ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਰਾਹੀਂ, ਸੰਤਾਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਵਚਨਾਂ ਰਾਹੀਂ ਆਪੇ ਦੀ ਪਛਾਣ ਦੀ ਜਗਿਆਸਾ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਵਿਛੋੜੇ ਦੀ ਪ੍ਰਤੀਤੀ ਅਤੇ ਬਿਰਹਾ ਦੇ ਦੁਖ ਨਾਲ ਐਸੀ ਹਾਲਤ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਨਾ ਨੀਂਦ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਨਾ ਭੁੱਖ ਲਗਦੀ ਹੈ, ਨਾ ਤਨ ਤੇ ਕਪੜੇ ਚੰਗੇ ਲਗਦੇ ਹਨ-

ਹਰਿ ਬਿਨੁ ਨੀਦ ਭੂਖ ਕਹੁ ਕੈਸੀ ਕਾਪੜੁ ਤਨਿ ਨ ਸੁਖਾਵਏ ॥ ਨਾਨਕ ਸਾ ਸੋਹਾਗਣਿ ਕੰਤੀ ਪਿਰ ਕੈ ਅੰਕਿ ਸਮਾਵਏ ॥

ਅੰਗ – ੧੧੦੮

ਬਸ ਇਕੋ ਹੀ ਲਗਨ ਲੱਗੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਮੇਰਾ ਬਿਰਹਣੀ ਦਾ, ਮੇਰੇ ਪ੍ਰਾਣਾਂ ਦੇ ਅਧਾਰ ਪ੍ਰੀਤਮ ਨਾਲ ਮਿਲਾਪ ਕਰਵਾ ਦੇਵੇ। ਬਿਰਹਾ ਕਾਰਨ ਨੈਣਾਂ ਵਿਚੋਂ ਨੀਰ ਵਹਿੰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਕੁਝ ਵੀ ਮਨ ਨੂੰ ਚੰਗਾ ਨਹੀਂ ਲਗਦਾ –

ਹਰਿ ਹਰਿ ਸਜਣੁ ਮੇਰਾ ਪ੍ਰੀਤਮੁ ਰਾਇਆ ॥

ਕੋਈ ਆਣਿ ਮਿਲਾਵੈ ਮੇਰੇ ਪ੍ਰਾਣ ਜੀਵਾਇਆ ॥ ਹਉ ਰਹਿ ਨ ਸਕਾ ਬਿਨੁ ਦੇਖੇ ਪ੍ਰੀਤਮਾ ਮੈ ਨੀਰੁ ਵਹੇ ਵਹਿ ਚਲੈ ਜੀਉ ॥

ਅੰਗ – ੯੪ ਸਖ ੳਪ

ਬਿਰਹਾ ਦੀ ਐਸੀ ਹਾਲਤ ਵਿਚ ਜਗਿਆਸੂ ਦੀ ਪ੍ਰਭੂ ਪਾਸ ਕੀਤੀ ਅਰਦਾਸ ਸੁਣੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਕ੍ਰਿਪਾਲੂ ਪਿਤਾ ਸਤਿਗੁਰੂ ਨਾਲ ਮਿਲਾਪ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਅੰਦਰ ਇਹ ਅਹਿਸਾਸ, ਇਹ ਪ੍ਰਤੀਤੀ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ –

ਸਤਿਗੁਰੁ ਮਿਤ੍ਰੂ ਮੇਰਾ ਬਾਲ ਸਖਾਈ ॥
ਹਉ ਰਹਿ ਨ ਸਕਾ ਬਿਨੁ ਦੇਖੇ ਮੇਰੀ ਮਾਈ ॥
ਹਰਿ ਜੀਉ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰਹੁ ਗੁਰੁ ਮੇਲਹੁ
ਜਨ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਧਨੁ ਪਲੈ ਜੀਉ ॥ ੪ ॥ ਅੰਗ - ੯੪
ਐਸੀ ਬੇਨਤੀ ਹੀ ਅਸੁਨਿ (ਅਸੂ) ਦੇ ਮਹੀਨੇ ਵਿਚ ਬਿਰਹੁੰ-ਕੁੱਠੀ ਜੀਵ-ਰੁਪੀ ਇਸਤ੍ਰੀ ਕਰਦੀ ਹੈ -

#### ਸੰਤ ਸਹਾਈ ਪ੍ਰੇਮ ਕੇ ਹਉ ਤਿਨ ਕੈ ਲਾਗਾ ਪਾਇ ॥ ਵਿਣੁ ਪ੍ਰਭ ਕਿਉ ਸੁਖੁ ਪਾਈਐ ਦੂਜੀ ਨਾਹੀ ਜਾਇ ॥

ਅਰਥਾਤ ਵਿਛੋੜੇ ਦੇ ਅਹਿਸਾਸ ਵਿਚ ਜਾਗ੍ਰਤ ਹੋਈ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਨੂੰ ਇਹ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਵਿਸ਼ਵਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕੇਵਲ ਸੰਤ ਰੂਪ, ਸਤਿਗੁਰੂ ਹੀ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਲਾਪ ਵਿਚ ਸਹਾਈ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੇ ਮਿਲਾਪ ਹੋਣ ਤੇ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੇ ਚਰਨੀ ਲਗ ਕੇ ਉਸ ਦੇ ਹੁਕਮਾਂ ਦਾ ਪਾਲਨ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਐਸਾ ਅਨੁਭਵ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਸਦੀਵ ਸੱਚੇ ਸੁੱਖ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ, ਸਤਿਗੁਰੂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਹੋਰ ਕੋਈ ਐਸੀ ਥਾਂ ਨਹੀਂ, ਐਸਾ ਟਿਕਾਣਾ ਨਹੀਂ, ਜਿਥੋਂ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਲਾਪ ਦਾ, ਬਿਰਹਾ ਦਾ ਦੁਖ ਦੂਰ ਹੋਵੇ, ਸੱਚਾ ਸੁਖ, ਸਹਿਜ, ਅਨੰਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਵੇ।

ਪ੍ਰਭੂ ਪਤੀ ਦੀ ਅਪਾਰ ਕ੍ਰਿਪਾ ਸਦਕਾ ਹੀ ਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨਾਲ 'ਪੁਰਖ ਬਿਧਾਤਾ' ਉਸ ਦੇ ਚੇਤੇ ਵਿਚ ਆ ਵਸਦਾ ਹੈ ਉਸਨੂੰ ਹਰਿ-ਜਸ (ਨਾਮ-ਸਿਮਰਨ-ਕੀਰਤਨ) ਵਿਚੋਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਸ ਆਉਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਮਾਇਕ ਬਿਰਤੀਆਂ ਵਲ ਦੌੜ ਭੱਜ ਖਤਮ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਮਨ ਟਿਕਾਉ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸਨੂੰ ਜੀਵਨ-ਪਦਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ -

ਖੁਲਿਆ ਕਰਮੁ ਕ੍ਰਿਪਾ ਭਈ ਠਾਕੁਰ ਕੀਰਤਨੁ ਹਰਿ ਹਰਿ ਗਾਈ॥ ਸ੍ਰਮੁ ਥਾਕਾ ਪਾਏ ਬਿਸ੍ਰਾਮਾ ਮਿਟਿ ਗਈ ਸਗਲੀ ਧਾਈ ॥ ९ ॥ ਅਬ ਮੋਹਿ ਜੀਵਨ ਪਦਵੀ ਪਾਈ ॥

ਚੀਤਿ ਆਇਓ ਮਨਿ ਪੁਰਖੁ ਬਿਧਾਤਾ ਸੰਤਨ ਕੀ ਸਰਣਾਈ ॥

ਅੰਗ - ੧੦੦੦

ਗੁਰੂ ਸ਼ਾਂਤੀ ਦਾ ਘਰ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਗਇਆਂ ਸ਼ਾਂਤੀ ਅਤੇ ਸੁਖ ਦੇ ਘਰ ਵਿਚ ਨਿਵਾਸ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅੰਦਰ ਅਨਹਦ-ਧੁਨੀਆਂ ਦੀ ਝੁਨਕਾਰ ਸੁਣਦੀ ਹੈ, ਆਤਮ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪ੍ਰਮਾਤਮ ਮਿਲਾਪ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਸਾਂਤਿ ਪਾਈ ਗੁਰਿ ਸਤਿਗੁਰਿ ਪੂਰੇ ॥ ਸੁਖ ਉਪਜੇ ਬਾਜੇ ਅਨਹਦ ਤੁਰੇ ॥ ਅੰਗ –

ਇਸ ਲਈ ਕੱਚੇ ਸੰਸਾਰੀ ਲੋਕਾਂ ਨਾਲ ਦੋਸਤੀ ਰੂਹਾਨੀ ਮੰਜ਼ਲ ਤੇ ਚੱਲਣ ਵਾਲਿਆਂ ਲਈ ਬਾਧਕ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚੋਂ ਕਿਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸੁਖ ਦੀ ਆਸ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ (ਦੂਜੀ ਨਾ ਹੀ ਜਾਇ) ਜਦ ਕਿ ਸੱਚੇ ਸੰਤ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਲਾਪ ਵਿਚ ਅਤੀ ਸਹਾਇਕ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦੀ ਹੈ –

ਨਾਨਕ ਕਚੜਿਆ ਸਿਉ ਤੋੜਿ ਢੂਢਿ ਸਜਣ ਸੰਤ ਪਕਿਆ ॥ ਓਇ ਜੀਵੰਦੇ ਵਿਛੁੜਹਿ ਓਇ ਮੁਇਆ ਨ ਜਾਹੀ ਛੋੜਿ ॥

ਅੰਗ – ੧੧੦੨

ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਤੋਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਏ ਨਾਮ-ਰਸ ਵਿਚ ਤ੍ਰਿਪਤੀ ਹੈ, ਰੱਜ ਹੈ। ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਹਉਮੈ ਤਿਆਗ ਕੇ, ਨਿੰਮਰ ਹੋ ਕੇ ਬੇਨਤੀ ਕਰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਹੇ ਪ੍ਰਭੂ! ਮੈਨੂੰ ਆਪਣੇ ਲੜ ਲਾ ਲੈ -

#### ਜਿੰਨੀ ਚਾਖਿਆ ਪ੍ਰੇਮ ਰਸੁ ਸੇ ਤ੍ਰਿਪਤਿ ਰਹੇ ਆਘਾਇ॥ ਆਪੁ ਤਿਆਗਿ ਬਿਨਤੀ ਕਰਹਿ ਲੇਹੁ ਪ੍ਰਭੁ ਲੜਿ ਲਾਇ॥

ਅਰਥਾਤ ਜਿੰਨਾਂ ਵਡਭਾਗੀਆਂ ਨੇ ਇਕ ਵਾਰੀ ਪ੍ਰਭੂ ਪਿਆਰ ਦਾ ਸੁਆਦ ਮਾਣ ਲਿਆ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰੋਂ ਸਭ ਦੁਨਿਆਵੀ ਤ੍ਰਿਸ਼ਨਾਵਾਂ, ਭੁੱਖਾਂ, ਲੋੜਾਂ ਮੁਕ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ; ਅੰਤਰ-ਆਤਮੇ ਪੂਰਨ ਤ੍ਰਿਪਤੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਮਾਇਆ ਦੇ ਸਭ ਰਸ ਫਿਕੇ ਪੈ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਪ੍ਰੇਮ-ਰਸ ਵਿਚ ਮੁਗਧ ਹੋਏ, ਆਪਾ ਭਾਵ ਛੱਡ ਕੇ ਪ੍ਰਭੂ ਪਾਸ ਅਰਦਾਸਾਂ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਹੇ ਪ੍ਰਭੂ! ਸਾਨੂੰ ਆਪਣੇ ਲੜ ਲਾਈ ਰੱਖੀਂ, ਵਿਛੋੜੀ ਨਾ, ਪਿਆਰ ਦੀ ਦਾਤ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਹੁੰਦੀ ਰਹੇ। "ਜਿਹੜਾ ਮੇਰੇ ਪ੍ਰੀਤਮ ਨਾਲ ਮੇਰਾ ਮਿਲਾਪ ਕਰਵਾ ਦੇਵੇ, ਮੈਂ ਉਸ ਤੋਂ ਆਪਾ ਵਾਰਨ ਲਈ ਤਿਆਰ ਹਾਂ," ਐਸੀ ਵੇਦਨਾ ਬਿਰਹਣ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ –

ਕੋਈ ਆਣਿ ਮਿਲਾਵੈ ਮੇਰਾ ਪ੍ਰੀਤਮੁ ਪਿਆਰਾ ਹਉ ਤਿਸੁ ਪਹਿ ਆਪੁ ਵੇਚਾਈ॥ १॥ ਦਰਸਨੁ ਹਰਿ ਦੇਖਣ ਕੈ ਤਾਈ॥ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰਹਿ ਤਾ ਸਤਿਗੁਰੁ ਮੇਲਹਿ ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਧਿਆਈ॥ ਅੰਗ - ੭੫੭

ਅਨਰਸਾਂ ਦੇ ਭੋਗਾਂ ਨਾਲ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਤ੍ਰਿਪਤੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਪਿਆਸ ਨਹੀਂ ਬੁਝਦੀ, ਹਰਿ-ਰਸ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਣ ਤੇ ਹਰੀ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਖੁਦ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਆ ਵਸਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਬਾਣੀ ਅਨੰਦ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਫੁਰਮਾਨ ਕਰਦੇ ਹਨ –

ਏ ਰਸਨਾ ਤੂ ਅਨ ਰਸਿ ਰਾਚਿ ਰਹੀ ਤੇਰੀ ਪਿਆਸ ਨ ਜਾਇ॥ ਪਿਆਸ ਨ ਜਾਇ ਹੋਰਤੁ ਕਿਤੈ ਜਿਚਰੁ ਹਰਿ ਰਸੁ ਪਲੈ ਨ ਪਾਇ॥ ਹਰਿ ਰਸੁ ਪਾਇ ਪਲੈ ਪੀਐ ਹਰਿ ਰਸੁ ਬਹੁੜਿ ਨ ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਲਾਗੈ ਆਇ॥ ਏਹੁ ਹਰਿ ਰਸੁ ਕਰਮੀ ਪਾਈਐ ਸਤਿਗੁਰੁ ਮਿਲੈ ਜਿਸੁ ਆਇ॥ ਕਹੈ ਨਾਨਕੁ ਹੋਰਿ ਅਨ ਰਸ ਸਭਿ ਵੀਸਰੇ ਜਾ ਹਰਿ ਵਸੈ ਮਨਿ ਆਇ॥

ਅੰਗ – ੯੨੧

ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਪਿਆਰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਸੁਹਾਗਣਾਂ ਨੂੰ ਪੁਛਣਾ ਲੋੜੀਏ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕਿਹੜੇ ਗੁਣਾਂ ਨਾਲ ਅਰਾਧਨਾ ਕਰਕੇ ਪ੍ਰਭੂ–ਪਿਆਰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤਾ ਹੈ –

ਜਾਇ ਪੁਛਹੁ ਸੋਹਾਗਣੀ ਤੁਸੀ ਰਾਵਿਆ ਕਿਨੀ ਗੁਣੀ ॥ ਸਹਜਿ ਸੰਤੋਖਿ ਸੀਗਾਰੀਆ ਮਿਠਾ ਬੋਲਣੀ ॥ ਅੰਗ - ੧੭

ਅਸੂ ਮਹੀਨੇ ਵਿਚ ਅਗਲੀ ਵਿਚਾਰ ਇਹ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤੀ ਹੈ ਕਿ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ-ਕੰਤ ਤਰੁੱਠ ਕੇ ਆਪਣੇ ਨਾਲ ਮਿਲਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ, ਮੁੜ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਦੇ ਵੀ ਵਿਛੋੜੇ ਦਾ ਦੁਖ ਨਹੀਂ ਸਹਿਣਾ ਪੈਂਦਾ -

#### ਜੋ ਹਰਿ ਕੰਤਿ ਮਿਲਾਈਆ ਸਿ ਵਿਛੁੜਿ ਕਤਹਿ ਨ ਜਾਇ ॥ ਪ੍ਰਭ ਵਿਣੁ ਦੂਜਾ ਕੋ ਨਹੀ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਸਰਣਾਇ ॥

ਅਰਥਾਤ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਲਾਪ ਉਸ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਨਾਲ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪ੍ਰਭੂ-ਕੰਤ ਦਾ ਪਿਆਰ ਹਉਂ ਆਸਰਿਤ ਨਹੀਂ, ਕ੍ਰਿਪਾਲੂ ਕੰਤ ਦੀ ਮਿਹਰ ਹੈ ਅਤੇ ਜੀਵ ਆਤਮਾ ਦੀ ਆਖਰੀ ਮੰਜ਼ਲ ਹੈ। ਜੀਵਨ-ਖੇਡ ਦਾ ਆਖਰੀ ਪੜਾਅ ਹੈ ਜਿਥੇ ਪੁੱਜ ਕੇ ਮੁੜ ਵਿਛੋੜਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਭਟਕਣਾ ਮੁੱਕ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਸਦਾ ਸੁਹਾਗ ਬਣਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਪੂਰਨ ਤੌਰ ਤੇ ਇਹ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਨਿਸ਼ਚਾ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਦੀਵੀ ਮਿਲਾਪ ਲਈ, ਸੁਖ, ਸਹਜ, ਅਨੰਦ ਲਈ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਹੋਰ ਕੋਈ ਥਾਂ ਨਹੀਂ। ਇਸ ਲਈ ਸਦਾ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਰਹਿਣਾ ਹੀ ਅਸਲ ਜੀਵਨ ਹੈ, ਜੀਵਨ ਆਦਰਸ਼ ਹੈ, ਮਿਲਾਪ ਦਾ ਸਹੀ ਮਾਰਗ ਹੈ।

ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਅੰਤਲੇ ਵਾਕ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਅੱਸੂ ਮਹੀਨੇ ਦਾ ਸਾਰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਦੇ ਹਨ –

#### ਅਸੂ ਸੁਖੀ ਵਸੰਦੀਆ ਜਿਨਾ ਮਇਆ ਹਰਿ ਰਾਇ ॥

ਅਰਥਾਤ ਅਸੂ ਦੇ ਮਹੀਨੇ ਦੀ ਸੁਹਾਵਣੀ ਰੁੱਤ ਵਿਚ ਉਹ ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਸਦੀਵ ਸੁਖ ਵਿਚ ਵਸਦੀਆਂ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਉਪਰ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਦਾ ਪਾਤਰ ਬਣਨ ਲਈ 'ਹਉਂ' ਤਿਆਗ ਕੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਜਾਣਾ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਰਨ ਆਇਆਂ ਦੀ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਲਾਜ ਰਖਦਾ ਹੈ, ਗਲੇ ਲਾਉਂਦਾ ਹੈ, ਐਸਾ ਉਸ ਦਾ ਸੁਭਾਅ ਹੈ –

ਜੋ ਸਰਣਿ ਆਵੈ ਤਿਸੁ ਕੰਠਿ ਲਾਵੈ ਇਹੁ ਬਿਰਦੁ ਸੁਆਮੀ ਸੰਦਾ॥ ਬਿਨਵੰਤਿ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਕੰਤੁ ਮਿਲਿਆ ਸਦਾ ਕੇਲ ਕਰੰਦਾ॥

ਅੰਗ – ਪ੪੪

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਵਲੋਂ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਰਾਗ ਤੁਖਾਰੀ ਬਾਰਹਮਾਹਾ ਵਿਚੋਂ ਅਸੁ ਦਾ ਮਹੀਨਾ

ਰਾਗੂ ਤੁਖਾਰੀ ਛੰਤ ਮਹਲਾ ੧

ਅਸੁਨਿ ਆਉ ਪਿਰਾ ਸਾ ਧਨ ਝੂਰਿ ਮੁਈ॥ ਤਾ ਮਿਲੀਐ ਪ੍ਰਭ ਮੇਲੇ ਦੂਜੈ ਭਾਇ ਖੁਈ॥ ਝੂਠਿ ਵਿਗੁਤੀ ਤਾ ਪਿਰ ਮੁਤੀ ਕੁਕਹ ਕਾਹ ਸਿ ਫੁਲੇ॥ ਆਗੈ ਘਾਮ ਪਿਛੈ ਰੁਤਿ ਜਾਡਾ ਦੇਖਿ ਚਲਤ ਮਨੁ ਡੋਲੇ॥ ਦਹ ਦਿਸਿ ਸਾਖ ਹਰੀ ਹਰੀਆਵਲ ਸਹਜਿ ਪਕੈ ਸੋ ਮੀਠਾ॥ ਨਾਨਕ ਅਸੁਨਿ ਮਿਲਹੁ ਪਿਆਰੇ ਸਤਿਗੁਰ ਭਏ ਬਸੀਠਾ॥

ਅੰਗ – ੧੧੦੮

#### ਅਸੁਨਿ ਆਉ ਪਿਰਾ ਸਾ ਧਨ ਝੂਰਿ ਮੁਈ ॥ ਤਾ ਮਿਲੀਐ ਪ੍ਰਭ ਮੇਲੇ ਦੂਜੈ ਭਾਇ ਖੁਈ ॥

ਭਾਦਰੋਂ ਦਾ ਘੁੰਮਾ ਤੇ ਤ੍ਰਾਟਕਾ ਖਤਮ ਹੋਇਆ। ਰੁੱਤ ਫਿਰ ਗਈ। ਹੁਣ ਅੱਸੂ ਦੀ ਮਿੱਠੀ ਸੁਹਾਵਣੀ ਰੁੱਤ ਆ ਗਈ ਹੈ। ਅੱਸੂ ਦੀ ਇਸ ਮਿੱਠੀ ਰੁੱਤ ਵਿਚ ਜੀਵ ਇਸਤ੍ਰੀ ਦੇ ਦਿਲ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਪਤੀ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਦੀ ਤੀਬਰ ਤਾਂਘ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਬੇਨਤੀ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਹੇ ਪ੍ਰਭੂ ਪਤੀ! ਮੇਰੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਆ ਵਸ। ਮੈਂ ਤੈਥੋਂ ਵਿਛੜ ਕੇ ਹਉਕੇ ਲੈ ਲੈ ਕੇ ਆਤਮਿਕ ਮੌਤੇ ਮਰ ਰਹੀ ਹਾਂ, ਮਾਇਕ ਪਦਾਰਥਾਂ ਦੇ ਮੋਹ ਵਿਚ ਫਸ ਕੇ ਮੈਂ ਔਝੜ ਪਈ ਹੋਈ ਹਾਂ। ਇਸ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲਣ ਲਈ ਮੇਰੇ ਵਿਚ ਸਮਰਥਾ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਹੇ ਪ੍ਰਭੂ! ਤੈਨੂੰ ਤਦੋਂ ਹੀ ਮਿਲ ਸਕੀਦਾ ਹੈ ਜੇ ਤੂੰ ਆਪ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰਕੇ ਮਿਲਾਪ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕਰੇਂ। ਹਉਂ ਆਸਰੇ ਇਹ ਮਿਲਾਪ ਸੰਭਵ ਨਹੀਂ। ਗੁਰੂ-ਆਸਰੇ, ਪ੍ਰਭੂ ਆਸਰੇ ਹੀ ਮਿਲਾਪ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ।

#### ਝੂਠਿ ਵਿਗੁਤੀ ਤਾ ਪਿਰ ਮੁਤੀ ਕੁਕਹ ਕਾਹ ਸਿ ਫੁਲੇ ॥ ਆਗੈ ਘਾਮ ਪਿਛੈ ਰੂਤਿ ਜਾਡਾ ਦੇਖਿ ਚਲਤ ਮਨੂ ਡੋਲੇ ॥

ਜਦੋਂ ਤੋਂ ਮੈਂ (ਜੀਵ ਇਸਤ੍ਰੀ) ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਝੂਠੇ ਮੋਹ ਵਿਚ ਫਸ ਕੇ ਖੁਆਰ ਹੋ ਰਹੀ ਹਾਂ, ਤਦੋਂ ਤੋਂ ਹੀ, ਹੇ ਪਤੀ! ਮੈਂ ਤੈਥੋਂ ਵਿਛੜੀ ਹੋਈ ਹਾਂ। ਪਿਲਛੀ ਤੇ ਕਾਹੀ (ਕੁਕਹ/ਕਾਹ) ਦੇ ਸਫੈਦ ਬੂਰ ਵਾਂਗ ਮੇਰੇ ਕੇਸ ਚਿੱਟੇ ਹੋ ਗਏ ਹਨ, ਜੀਵਨ ਨਿਸਫਲ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਮੇਰੇ ਸਰੀਰ ਦਾ ਘਾਮ, ਜਵਾਨੀ ਦੀ ਤਪਸ਼, ਨਿੱਘ ਘਟ ਗਈ ਹੈ। ਹੁਣ ਉਸ ਦੇ ਪਿਛੇ ਪਿਛੇ ਸਿਆਲ ਭਾਵ ਕਮਜ਼ੋਰੀ ਦੀ ਅਵਸਥਾ ਆ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਹ ਤਮਾਸ਼ਾ ਦੇਖ ਕੇ ਮੇਰਾ ਮਨ ਘਬਰਾ ਰਿਹਾ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਅਜੇ ਤਕ ਤੇਰਾ ਦੀਦਾਰ ਨਸੀਬ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ।

#### ਦਹ ਦਿਸਿ ਸਾਖ ਹਰੀ ਹਰੀਆਵਲ ਸਹਜਿ ਪਕੈ ਸੋ ਮੀਠਾ ॥ ਨਾਨਕ ਅਸੁਨਿ ਮਿਲਹੁ ਪਿਆਰੇ ਸਤਿਗੁਰ ਭਏ ਬਸੀਠਾ ॥

ਪਰ ਹੁਣ ਅੱਸੂ ਦੇ ਮਹੀਨੇ ਹਰ ਪਾਸੇ ਬਨਸਪਤੀ ਦੀਆਂ ਹਰੀਆਂ ਸਾਖਾਂ ਦੀ ਹਰਿਆਵਲ ਵੇਖ ਕੇ ਧੀਰਜ ਬੱਝਦਾ ਹੈ ਕਿ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਹਰਵਾਨ ਹੈ। ਜਿਹੜਾ ਜੀਵ ਸਹਿਜ ਵਿਚ, ਅਡੋਲ ਅਵਸਥਾ ਵਿਚ, ਧੀਰਜ ਵਿਚ ਨਿਰੰਤਰ ਪ੍ਰਭੂ ਚਰਨਾਂ ਨਾਲ ਜੁੜਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਉਸਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਪਿਆਰ ਮਿਲਾਪ ਦੀ ਮਿਠਾਸ (ਖੁਸ਼ੀ) ਅਵੱਸ਼ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਫੁਰਮਾਨ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਅੱਸੂ ਦੀ ਮਿੱਠੀ ਰੁੱਤ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅੱਗੇ ਅਰਦਾਸ ਕਰੀਏ, ਗੁਰੂ ਵਿਚੋਲੇ ਰਾਹੀਂ ਪਿਆਰੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਮਿਲਾਪ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਿਹੜਾ ਮਨੁੱਖ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਮਿਹਰ ਰਾਹੀਂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਪੈਂਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਮਾਇਆ ਦੇ ਮਾਰੂ ਹੱਲਿਆਂ ਤੋਂ ਅਡੋਲ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਲਾਪ ਦਾ ਅਨੰਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

\*\*\*\*\*

## ਸੰਤ ਬਚਨ

(ਭਾਗ ਤੀਜਾ)

### (ਪ੍ਰਸ਼ਨਾਂ ਦੇ ਉੱਤਰ – ਸ੍ਰੀ ਮਾਨ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਈਸ਼ਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ)

ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬਾਨੀ ਵਿ. ਗੁ. ਰੂ. ਮਿਸ਼ਨ

1961, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਦੇ ਦੀਵਾਨਾਂ ਵਿਚ ਬਹਤ ਰੌਣਕ ਹੋਣੀ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਈ। ਅਸਾਡੇ ਵਲੋਂ ਭਾਵੇਂ publicity ਬਹੁਤ ਹੀ ਘਟ ਸੀ, ਅਸੀਂ ਇਸ਼ਤਿਹਾਰ ਛਪਾ ਕੇ ਪਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਵੰਡ ਭੀ ਨਾ ਸਕੇ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਅਖਬਾਰਾਂ ਵਿਚ ਪਕਾਸ਼ਿਤ ਕਰਾ ਸਕੇ ਕਿਉਂਕਿ ਅਸਾਨੂੰ ਤਜਰਬਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਨਾ ਹੀ ਦਫਤਰੀ ਕੰਮਾਂ ਵਿਚੋਂ ਵਿਹਲ ਹੀ ਸੀ ਪਰ ਹੌਲੀ-ਹੌਲੀ ਦਰ-ਦਰਾਜ਼ ਤਾਂਈਂ ਪਤਾ ਲਗ ਗਿਆ ਅਤੇ ਜਗਿਆਸੂ, ਭੌਰਿਆਂ ਵਾਂਗੂੰ ਫੂਲਾਂ ਦੀ ਸੂਗੰਧੀ ਲੈਣ ਲਈ ਪੂਰੇ ਪਰਿਵਾਰਾਂ ਨਾਲ ਠੀਕ ਸਮੇਂ ਦੀਵਾਨ ਅਸਥਾਨ ਵਿਚ 19 ਸੈਕਟਰ ਦੇ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਗਰਾਉਂਡ ਵਿਚ ਬੈਠ ਜਾਇਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਸ. ਅਜਮੇਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ, ਦਸ ਸੈਕਟਰ ਵਾਲੀ ਕੋਠੀ ਤੋਂ ਆਇਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਪਹਿਲਾਂ ਮੈਂ ਕੁਝ ਘਰਾਂ ਵਿਚ ਚਰਨ ਪੁਆਉਣੇ, ਫੇਰ ਠੀਕ ਅੱਠ ਵਜੇ ਦੀਵਾਨ ਅਸਥਾਨ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚ ਜਾਣਾ। ਦੀਵਾਨ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਉਪਰੰਤ ਹਰ ਰੋਜ਼ ਹੀ ਦੱਸ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ ਕਿ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਨੇ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਇਕਾਂਤ ਵਿਚ ਕਰਨੇ ਹੋਣ ਅਤੇ ਕੋਈ ਰੂਹਾਨੀ ਅੜਚਣਾਂ ਦੂਰ ਕਰਨੀਆਂ ਹੋਣ ਅਤੇ ਕੋਈ ਰਹਾਨੀ ਬਚਨ ਕਰਨੇ ਹੋਣ: ਉਹ ਸਵੇਰੇ ਅੱਠ ਵਜੇ 10 ਸੈਕਟਰ ਕੋਠੀ ਵਿਚ ਪਜ ਕੇ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਮਹਾਂਪਰਸ਼ ਸਮੇਂ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਸਾਰੀ ਕਿਆ ਕਰਦੇ ਸਨ ਪਰ ਮੇਰੇ ਤੋਂ ਬੜੀ ਭੱਲ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦੀ ਸੀ ਕਿ ਮੈਂ ਸਮਾਂ ਲੰਘ ਜਾਣ ਉਪਰੰਤ ਵੀ ਬੇਨਤੀ ਕਰਕੇ ਮਿਲਣ ਵਾਲਿਆਂ ਲਈ ਵਾਧ ਸਮਾਂ ਲੈਂਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ।ਆਪ ਜੀ ਐਨੇ ਦਿਆਲੂ ਸਨ ਕਿ ਸਮਾਂ ਲੰਘ ਜਾਣ ਉਪਰੰਤ ਵੀ ਮੈਨੂੰ ਕੁਝ ਵੀ ਨਹੀਂ ਕਿਹਾ ਕਰਦੇ ਸਨ।

ਕੱਲ੍ਹ ਜਦੋਂ ਸੰਗਤ ਨੇ ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ ਸੁਣੇ ਤਾਂ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਪ੍ਰੇਮੀ, ਬਚਨਾਂ ਦਾ ਸਮਾਂ ਹੋ ਜਾਣ ਉਪਰੰਤ ਮਿਲਣ ਲਈ ਆਏ ਹੋਏ ਸਨ। ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ, ਅੰਦਰ ਕੋਠੀ ਵਿਚ ਚਲੇ ਗਏ, ਬਾਬੂ ਰਲਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਜਲ ਪਾਣੀ ਛਕਾਇਆ। ਉਸ ਉਪਰੰਤ ਮੈਂ ਮਿਲਣ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਇਕ-ਇਕ ਕਰਕੇ ਭੇਜਦਾ ਰਿਹਾ ਅਤੇ ਮਿਲਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਅਨੁਮਾਨ ਲਾ ਕੇ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦਾ ਰਿਹਾ ਕਿ ਸਭ ਨੂੰ ਸਮਾਂ ਮਿਲ ਜਾਵੇ, ਕੋਈ ਵਾਂਝਾ ਨਾ ਰਹਿ ਜਾਵੇ ਪਰ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਦੂਰ ਦੇ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਤੋਂ ਆਏ ਹੋਏ ਸਨ। ਉਹ ਵਾਰੀ-ਵਾਰੀ ਮਿਲਦੇ ਰਹੇ। ਬਾਬੂ ਜੀ ਕਈ ਵਾਰੀ ਆਏ ਅਤੇ ਮੈਨੂੰ ਕਿਹਾ ਕਿ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਾ ਛਕਣਾ ਹੈ, ਅਰਾਮ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਤੁਸੀਂ ਛੇਤੀਂ-ਛੇਤੀਂ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਮਿਲਾ ਦੇਵੋ ਪਰ ਉਹ ਤਾਂਤਾ ਤਾਂ ਮੁਕਣ ਵਿਚ ਹੀ

ਨਹੀਂ ਸੀ ਆਉਂਦਾ। ਪੂਰਾ ਡੇਢ ਵਜ ਗਿਆ, ਪ੍ਰਸ਼ਾਦੇ ਦਾ ਸਮਾਂ ਜੋ ੧੨ ਵਜੇ ਨੀਯਤ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਉਹ ਵੀ ਲੰਘ ਗਿਆ। ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਵੀ ਬਹੁਤ ਕਾਰਲ ਸੀ ਕਿ ਛੇਤੀਂ-ਛੇਤੀਂ ਸਾਰੇ ਮਿਲ ਜਾਣ ਪਰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੋ ਨਾ ਸਕਿਆ। ਮੈਂ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਵਲ ਵੀ ਵੇਖ ਰਿਹਾ ਸਾਂ ਪਰ ਦਿਆਲਤਾ ਦੇ ਭੰਡਾਰ, ਸਮੇਂ ਦੀ ਚਾਲ ਤੋਂ ਉਪਰ, ਸਮੇਂ ਬਾਰੇ ਮੈਨੂੰ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਕਹਿ ਰਹੇ ਸਨ। ਅੰਤ ਪੌਣੇ ਦੋ ਵਜੇ ਮੈਂ ਕਿਹਾ ਕਿ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ! ਅਜ ਆਪ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਬਹੁਤ ਹੀ ਖੇਚਲ ਦਿਤੀ ਹੈ, ਢੀਠਤਾਈ ਕਰੀ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਦਾ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਾ ਛਕਣ ਦਾ ਸਮਾਂ ਅਤੇ ਅਰਾਮ ਕਰਨ ਦਾ ਸਮਾਂ ਲੈ ਲਿਆ ਹੈ। ਇਹ ਸਣ ਕੇ ਦਿਆਲ ਮਰਤੀ ਮਸਕਰਾਏ ਅਤੇ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, "ਅੱਜ ਤੁਸੀਂ ਪੂਰਿਆਂ ਨੂੰ ਸਮਾਂ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ। ਅਜੇ ਰਹਿ ਗਏ ਹਨ, ਜਾਓ ਦੇਖੋ।" ਮੈਂ ਕਮਰੇ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਆ ਕੇ ਪਿਛਲੇ ਅਤੇ ਅਗਲੇ ਬਰਾਂਡੇ ਦੇਖੇ, ਮੈਨੰ ਕੋਈ ਨਜ਼ਰ ਨਾ ਆਇਆ; ਸਾਰੇ ਜਾ ਚਕੇ ਸਨ, ਵਿਛੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਦਰੀਆਂ ਵਿਚ ਵਲ ਪਏ ਹੋਏ ਸਨ। ਵਾਪਸ ਜਾ ਕੇ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ! ਕੋਈ ਵੀ ਬੰਦਾ ਜੋ ਮਿਲਣ ਦਾ ਅਭਿਲਾਸ਼ੀ ਹੋਵੇ, ਨਹੀਂ ਰਿਹਾ। ਆਪ ਜੀ ਪੂਰਨ ਯੋਗੀ ਸਨ, ਅੰਤਰਜਾਮਤਾ ਆਪ ਵਿਚ ਸਹਿਜ ਸਭਾਅ ਹੀ ਸੀ। ਕੋਈ ਅਵਾਜ਼, ਕੋਈ ਖਿੱਚ ਆਪ ਜੀ ਨੂੰ ਮਹਿਸੂਸ ਹੋ ਰਹੀ ਸੀ। ਆਪ ਨੇ ਫੇਰ ਕਿਹਾ ਕਿ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇਖ ਕੇ ਆ। ਮੈਂ ਫੇਰ ਜਾ ਕੇ ਕਮਰੇ ਦੇ ਦੁਆਲੇ ਚੁੱਕਰ ਕੁੱਟ ਆਇਆ, ਇਧਰ-ਉਧਰ ਜਾਣੇ-ਪਛਾਣੇ ਹਰ ਰੋਜ਼ ਦੇ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਬੈਠੇ ਸਨ। ਜਥੇ ਦੇ ਸਿੰਘ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਾ ਛਕ ਕੇ first floor ਵਿਚ ਬਿਰਾਜ ਗਏ ਸਨ। ਬਾਬੂ ਜੀ ਬਹੁਤ ਕਾਹਲੇ ਹੋਏ ਹੋਏ ਥਾਲ ਤਿਆਰ ਕਰਾ ਰਹੇ ਸਨ ਅਤੇ ਮੈਨੰ ਕਹਿ ਰਹੇ ਸਨ ਕਿ ਤਸੀਂ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਪਸ਼ਾਦੇ ਦਾ ਤਾਂ ਧਿਆਨ ਰੱਖਿਆ ਕਰੋ? ਮੈਂ ਕਿਹਾ, "ਬਾਬੂ ਜੀ ਮੈਂ ਵੀ ਕੀ ਕਰਾਂ, ਦੂਰ-ਦੂਰ ਤੋਂ ਜਗਿਆਸੂ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਨੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਰੋਕਾਂ? ਮੈਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਦੀਵਾਰ ਕਿਵੇਂ ਬਣਾਂ? ਤੁਸੀਂ ਵੀ ਦੇਖ ਰੌਹੇ ਸੀ ਕਿ ਅੱਜ ਕਿੰਨੀ ਸੰਗਤ ਮਿਲਣ ਆਈ ਹੈ, ਮੈਂ ਤਾਂ ਬਹੁਤ ਥੋੜਾ ਸਮਾਂ ਇਕ-ਇਕ ਨੂੰ ਦਿਵਾਉਂਦਾ ਰਿਹਾ ਹਾਂ। ਹੁਣ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਮੈਨੂੰ ਦੋ ਵਾਰੀ ਕਹਿ ਚੱਕੇ ਹਨ ਕਿ ਮਿਲਣ ਵਾਲੇ ਅਜੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਮੈਂ ਦੋ ਵਾਰੀ ਵਰਾਂਡੇ ਦੇਖ ਲਏ ਹਨ, ਏਥੇ ਕੋਈ ਵੀ ਓਪਰਾ ਬੰਦਾ ਨਜ਼ਰ ਨਹੀਂ ਆ ਰਿਹਾ, ਮੈਂ ਕੀ ਕਰਾਂ ਹਣ?"

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮੈਂ ਅੰਦਰ ਚਲਾ ਗਿਆ, ਫੇਰ ਓਹੋ ਬੇਨਤੀ

ਕੀਤੀ ਤਾਂ ਆਪ ਨੇ ਫਰਮਾਨ ਕਰਿਆ ਕਿ ਬਾਹਰਲੇ ਬਰਾਂਡੇ ਦੇ ਕੋਨੇ ਵਿਚ, ਬਾਹਰਲੇ ਪਾਸੇ ਇਕ ਪੇਮੀ ਚਿੱਟੇ ਕਪੜੇ ਦੀ ਬੱਕਲ ਮਾਰੀਂ ਬੈਠਾ ਅਰਦਾਸਾਂ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ ਕਿ ਮੈਂ ਤਾਂ ਮਿਲਾਂਗਾ ਜੇ ਮੈਨੂੰ ਆਪ ਬੂਲਾ ਕੇ ਸਮਾਂ ਬਖਸ਼ਣ। ਜਾਹ ਉਸਨੂੰ ਲੈ ਆ। ਬਾਹਰਲੇ ਪਾਸੇ ਥਮਲੇ ਕੋਲ ਜਾ ਕੇ ਮੈਂ ਦੇਖਿਆ, ਬਹੁਤ ਹੌਲੀ ਰੋਣ ਦੀ ਅਵਾਜ਼ ਆ ਰਹੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸਿਸਕੀਆਂ ਭਰਨ ਦੀ ਅਵਾਜ਼ ਸਣੀ। ਮੈਂ ਹੱਥ ਲਾ ਕੇ ਉਸਨੂੰ ਸਾਵਧਾਨ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਹਾਜ਼ਰ ਹੋਣ ਲਈ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ। ਉਹ ਪ੍ਰੇਮੀ ਉਚੀ-ਉਚੀ ਵੈਰਾਗ ਦੇ ਵਿਚ ਆਇਆ ਹੋਇਆ ਰੋਣ ਲਗ ਗਿਆ ਅਤੇ ਆਖੀ ਜਾਵੇ ਕਿ ਤੂੰ ਕਿੱਡਾ ਦਿਆਲੂ ਹੈਂ, ਮੇਰੇ ਵਰਗੇ ਗਰੀਬ ਦੀ ਵੀ ਸਾਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈਂ। ਜਦੋਂ ਉਹ ਅੰਦਰ ਗਿਆ ਤਾਂ ਉਹ ਡੰਡਊਤ ਬੰਦਨਾ ਕਰਦਾ ਉਚੀ-ਉਚੀ ਰੋ ਕੇ ਵੈਰਾਗ ਕਰਕੇ ਕਹਿ ਰਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਮੇਰੇ ਮਾਲਕ! ਆਖਿਰ ਤੰਂ ਮੈਨੂੰ ਬਲਾ ਹੀ ਲਿਆ ਅਤੇ ਮੇਰੇ ਮਨ ਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਜਾਣ ਕੇ ਤੂੰ ਮੈਨੂੰ ਬਾਹਰ ਬੈਠੇ ਨੂੰ ਉਤਰ ਭੇਜਦਾ ਰਿਹਾ। ਮੈਂ ਪ੍ਰਤੱਖ ਵੇਖਿਆ ਕਿ ਤੂੰ ਨਿਰਾ ਨੂਰ ਹੀ ਨੂਰ ਹੈਂ। ਸਰੀਰ ਦਾ ਭੂਲੇਖਾ ਤੈਂ ਪਾਇਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਮੇਰੇ ਮਾਲਕ! ਮੈਥੋਂ ਇਹ ਨਰੀ ਝਲਕ ਜੀਵਨ ਭਰ ਨਾ ਖੋਹੀਂ, ਮੇਰੇ ਅੰਦਰ ਤੂੰ ਵਸਦਾ ਰਹੇਂ ਅਤੇ ਮੈਂ ਤੇਰੇ ਚਰਨਾਂ ਦਾ ਭੌਰਾ ਹੋ ਕੇ ਆਪਣਾ ਆਪਾ ਤੇਰੇ ਤੋਂ ਨਿਛਾਵਰ ਕਰਾਂ।

ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਅਸ਼ੀਰਵਾਦ ਦਿਤੀ ਅਤੇ ਫੁਰਮਾਇਆ ਕਿ ਸੰਤ ਸਰੀਰ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦੇ। ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕੱਪੜਾ ਹੀ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹੋਂਦ ਪ੍ਰਮ ਹੋਂਦ ਵਿਚ ਲੈਅ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਪਰਾਲਬਧ ਵਸ ਗਿਣਵੇਂ ਸੁਆਸ ਲੈਂਦੇ, ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਦੀ ਪਰਾਲਬਧ ਅਨੁਸਾਰ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਸਰੀਰ ਦੀ ਪਰਾਲਬਧ ਮਕ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ - ਸੰਤ ਸਰੀਰ ਛੱਡ ਗਏ, ਬ੍ਹਮ ਲੀਨ ਹੋ ਗਏ ਆਦਿ। ਸੰਤ ਨਾ ਕਿਤੋਂ ਆਉਂਦੇ ਹਨ, ਨਾ ਕਿਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਦੁਨੀਆਂ ਭੁਲੇਖਿਆਂ 'ਚ ਪਈ ਹੋਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਜਨਮ ਉਤਸਵ ਅਤੇ ਬਰਸੀਆਂ ਮਨਾਉਂਦੀ, ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਅਸਲੀ ਸਰਪ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦੀ। ਇਹ ਪੇਮੀ ਕਾਲਕਾ ਰੇਲਵੇ ਵਰਕਸ਼ਾਪ ਵਿਚ ਕੰਮ ਕਰਿਆ ਕਰਦਾ ਸੀ। ਇਸ ਦਾ ਨਾਮ ਮਹਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਸੀ ਅਤੇ ਆਮ ਪ੍ਰੇਮੀ ਜੋ ਇਸ ਨੂੰ ਲਾਹੌਰ ਤੋਂ ਜਾਣਦੇ ਸਨ, ਉਹ ਮਸਤਾਨਾ ਜੀ ਕਹਿ ਕੇ ਬੁਲਾਇਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਇਸ ਰੰਗ ਰੱਤੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਨੂੰ ਬਾਹਰ ਆ ਕੇ ਮੈਂ ਵੀ ਨਮਸ਼ਕਾਰ ਕੀਤੀ ਕਿ ਪਿਆਰਿਆ। ਤੁੰ ਧੰਨ ਹੈਂ, ਜੋ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨੂਰੀ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਤੱਕ ਕੇ ਜੁੜਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈਂ। ਅਜਿਹੀਆਂ ਬੇਅੰਤ ਘਟਨਾਵਾਂ ਹਰ ਰੋਜ਼ ਹੀ ਦੀਵਾਨ ਵਿਚ ਵੀ ਅਤੇ ਨਿਵਾਸ ਅਸਥਾਨ ੳਤੇ ਵਾਪਰਿਆ ਕਰਦੀਆਂ ਸਨ।

ਅੱਜ ਪ੍ਰਵਚਨਾਂ ਦੇ ਸਮੇਂ ਇਕ ਵਿਦਵਾਨ ਪੰਡਤ ਮਹਿਮਾਂ ਸੁਣ ਕੇ 10 ਸੈਕਟਰ ਪਹੁੰਚਿਆ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਬਚਨ ਕਰ ਰਹੇ ਸਨ।ਉਹ ਪੰਡਤ ਕੇਸਾਧਾਰੀ ਸੀ।ਵੇਸ ਬਾਹਮਣਾਂ ਵਾਲਾ ਸੀ, ਆ ਕੇ ਨਮਸਕਾਰ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਦੋਨੋਂ ਹੱਥ ਜੋੜ ਕੇ ਸਾਮਣੇ ਖੜ੍ਹਾ ਹੋ ਗਿਆ। ਉਸਨੇ ਦੱਸਿਆ ਕਿ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ! ਮੈਂ ਰਾਤ ਆਪ ਦੇ ਦੀਵਾਨਾਂ ਵਿਚ ਬਚਨ ਸਣੇ ਅਤੇ ਆਪ ਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਸਣੀ। ਮੈਨੂੰ ਵਿਦਿਆ ਦੇ ਬਲ ਕਰਕੇ ਇਹ ਅਨਭਵ ਹੋਇਆ ਕਿ ਆਪ ਦੇ ਬਚਨ ਸਭਨਾਂ ਸਰੀਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਆਰ-ਪਾਰ ਹੋ ਰਹੇ ਸਨ। ਇਸ ਅਵਾਜ਼ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਵੱਡੀ ਸ਼ਕਤੀ ਪਸਰ ਰਹੀ ਸੀ ਅਤੇ ਸਭ ਨੂੰ ਮੋਹਿਤ ਕਰਕੇ ਇਕਾਗਰਤਾ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕਰ ਰਹੀ ਸੀ। ਇਕੱਠ ਸੜਕ ਤੋਂ ਵੀ ਪਾਰ ਲੰਘ ਕੇ ਸਕੂਲ ਦਾ ਗਰਾਉਂਡ ਭਰਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ ਪਰ ਆਪ ਦੇ ਬਚਨ ਅਮੋਘ ਬਾਣ ਸਨ ਜਿਵੇਂ ਅਰਜਨ ਦੇ ਬਾਣ, ਭੀਸ਼ਮ ਪਿਤਾਮਾ ਤੇ ਦਰੋਣਾਚਾਰੀਆ ਦੇ ਬਾਣ, ਮਹਾਂਭਾਰਤ ਦੇ ਜੁੱਧ ਵਿਚ ਅਮੋਘ ਚਲ ਰਹੇ ਸਨ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਆਪ ਦਾ ਇਕ-ਇਕ ਬਚਨ ਜੋ ਕਿ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲ ਆਵਾਜ਼ ਦੇ ਰਾਹੀਂ ਹਿਰਦਿਆਂ ਦੀਆਂ ਗਹਿਰੀਆਂ ਅੰਧਕਾਰ ਨਕਰਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਿਤ ਕਰਦਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਮੈਂ ਸ਼ਾਸਤਰਾਂ ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਜਾਂਚਿਆ ਕਿ ਕੋਈ ਪ੍ਰਮ ਬੀਤਰਾਗ ਯੋਗੀ, ਬ੍ਰਹਮ ਬੇਤਾ, ਬ੍ਰਹਮ ਬਕਤਾ, ਨੂਰੀ ਸਰੂਪ ਵਿਚ ਸ਼ਸ਼ੋਭਤ ਹੋ ਕੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਦੇ ਪੁੰਨ ਕਰਮਾਂ ਦੇ ਫਲ ਰੂਪ ਉਜਾਗਰ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਆਇਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਮੈਂ ਵੀ ਆਪ ਦੇ ਪ੍ਵਚਨ ਸੁਣੇ, ਹੁਣ ਮੇਰੀ ਇਕੋ ਬੇਨਤੀ ਹੈ, ਆਪ ਤੋਂ ਸਪਸ਼ਟਤਾ ਚਾਹੰਦਾ ਹਾਂ।

ਇਸ ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਦਾ ਕੱਦ ਛੇ ਫੁੱਟ ਦੇ ਕਰੀਬ, ਭਰਵਾਂ ਸਰੀਰ ਅਤੇ ਚਿਹਰੇ ਉਤੇ ਪ੍ਰਸੰਨਤਾ ਹੀ ਪ੍ਰਸੰਨਤਾ ਨਜ਼ਰੀਂ ਪੈ ਰਹੀ ਸੀ, ਅੱਖਾਂ ਵਿਚ ਲਾਲੀ ਮਿਲੀ ਹੋਈ ਸੀ ਅਤੇ ਚਿਹਰਾ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸ਼ਾਂਤ ਸੀ। ਇਸਨੇ ਹੱਥ ਜੋੜ ਕੇ ਨਿਮਰਤਾ ਨਾਲ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ

#### 1. ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਗੋਚਰੇ ਹੋਈ ਸੀ, ਪਰ ਦੇਖ ਕਿਉਂ ਨਾ ਹੋਇਆ?

#### 2. ਸੁਣਿਆ ਸੀ, ਸੁਣ ਕਿਉਂ ਨਾ ਹੋਇਆ?

ਐਨਾ ਹੀ ਬਚਨ ਕੀਤਾ। ਅਸੀਂ ਸਾਰੇ ਹੈਰਾਨ ਸਾਂ ਕਿ ਇਹ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਕੀ ਹੋਇਆ? ਇਹ ਤਾਂ ਗੁਪਤ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਰਾਜੇ ਜਨਕ ਨੇ ਭਾਰਤ ਦੇ ਸਭ ਰਿਸ਼ੀਆਂ ਮੁਨੀਆਂ, ਪੰਡਤਾਂ ਅੱਗੇ ਕੀਤਾ ਸੀ ਕਿ –

#### 'ਇਹ ਸੱਚਾ ਜਾਂ ਉਹ ਸੱਚਾ'

ਇਸ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਦਾ ਉਤਰ ਦੇਣ ਲਈ ਭਾਰਤ ਵਰਸ਼ ਦੇ ਸਮੂੰਹ ਵਿਦਵਾਨ, ਰਿਸ਼ੀ-ਮੁਨੀ ਅੱਠ ਸਾਲ ਤਕ ਰਾਜਾ ਜਨਕ ਜੀ ਪਾਸ ਰਹੇ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਬਿਨਾਂ ਉਤਰ ਦਿਤੇ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਜਾਣ ਨਹੀਂ ਸੀ ਦਿੰਦਾ। ਅੰਤ ਇਕ ਕੁਬੜਾ ਬਾਲਕ ਰਿਸ਼ੀ ਜਿਸਦੇ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਅੱਠ ਵਲ ਪੈਂਦੇ ਸਨ, ਜੋ ਸਿਰਫ ਅੱਠ ਸਾਲ ਦਾ ਸੀ, ਆਇਆ ਅਤੇ ਉਸਨੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਰਾਜਨ! ਤੇਰਾ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਗਪਤ ਹੈ, ਸੋ ਮੈਂ ਵੀ ਗਪਤ ਹੀ ਉਤਰ ਦਿੰਦਾ ਹਾਂ। ਉਹ

ਇਉਂ ਹੈ -

#### 'ਇਹ ਵੀ ਝੂਠਾ, ਉਹ ਵੀ ਝੂਠਾ।'

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਅੱਜ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਸਨਮੁੱਖ ਉਸ ਵਿਦਵਾਨ ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਨੇ ਆ ਕੇ ਕੀਤਾ। ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਉਸੇ ਸਮੇਂ ਬਚਨ ਕੀਤਾ ਕਿ -

#### 'ਅਭਿਆਸ ਦੀ ਕਮੀ ਸੀ।'

ਉਸ ਸਮੇਂ ਉਸ ਨੇ ਨਮਸਕਾਰ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਅਸੀਸਾਂ ਦਿੰਦਾ ਹੋਇਆ, ਵਿਦਾ ਹੋਣ ਸਮੇਂ ਕਹਿਣ ਲੱਗਿਆ ਕਿ ਆਪ ਪੂਰਨ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਹੋ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਮੇਰੇ ਮਨ ਦਾ ਭਰਮ ਦੂਰ ਕਰ ਦਿਤਾ ਅਤੇ ਗੁਹਜ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਦਾ ਉਤਰ ਇਕੋ ਹੀ ਬਚਨ ਵਿਚ ਦੇ ਦਿਤਾ। ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ! ਮੈਨੂੰ ਅਸੀਸ ਦੇਵੋਂ ਕਿ ਮੈਂ ਹੁਣ ਅਭਿਆਸ ਕਰਾਂ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਆਪਣਾ ਸੱਜਾ ਹੱਥ ਉਪਰ ਚੁੱਕਿਆ ਅਤੇ ਉਹ ਅਨੇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਅਸੀਸਾਂ ਦਿੰਦਾ ਹੋਇਆ ਵਿਦਾ ਹੋ ਗਿਆ।

ਸਾਰੀ ਸੰਗਤ ਜੋ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਬਚਨ ਸੁਣਨ ਵਾਸਤੇ ਆਈ ਸੀ, ਹੈਰਾਨ ਸੀ ਕਿ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਉਤਰ ਦਿਤਾ ਹੈ; ਨਾ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਦੀ ਸਮਝ ਆਈ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਕੁਝ ਉਤਰ ਦਾ ਭੇਤ ਲਗ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਹਰ ਰੋਜ਼ ਦੇ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਘਾਲ ਕਮਾਈ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਸਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਬਹੁਤੇ ਸਿਵਲ ਸੈਕਟਰੀਏਟ ਦੇ ਕਰਮਚਾਰੀ ਤੇ ਅਫਸਰ ਸਨ। ਰਾਧਾ ਸਆਮੀ ਵੀਰ ਹਰ ਰੋਜ਼ ਇਕ ਜੱਥੇ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਵਿਚ ਇਕੱਠੇ ਹੋ ਕੇ ਆਇਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਉਹ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੂੰ ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਚਾਚਾ ਜੀ ਕਹਿ ਕੇ ਸੰਬੋਧਨ ਕਰਿਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਅਸਾਡੇ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪਿਆਰ ਸੀ, ਕਦੇ ਕੋਈ ਤਰਕ-ਵਿਤਰਕ ਆਪਸ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦੀ ਸੀ। ਉਹ ਵੀ ਸੱਚ ਦੇ ਢੰਡਾਉ ਸਨ। ਅਸਾਡੇ ਵੀ ਬਹੁਤ ਸੰਗਤ ਬਾਬਾ ਜਵਾਲਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਹਰਖੋਵਾਲ ਵਾਲੇ. ਬਾਬਾ ਹਰੀ ਸਿੰਘ ਜੀ ਕਹਾਰਪੁਰੀਏ, ਬਾਬਾ ਅਜੀਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨਥਲਪਰ ਵਾਲੇ, ਬਾਬਾ ਵਸਾਖਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਜ਼ਿਲੇ ਵਾਲੇ ਅਤੇ ਡਾ. ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਮਹਾਤਮਾ ਨਾਲ ਸਬੰਧ ਰਖਦੀ ਸੀ ਅਤੇ ਬਹੁਤ ਹੀ ਸ਼ਰਧਾ ਨਾਲ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਬਚਨ ਸੁਣ ਕੇ ਸਤਿਕਾਰ ਕਰਦੇ ਸਨ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਾਜ਼ਰੀ ਵਿਚ ਮਸਤੀ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਿਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਲਗਾਤਾਰ ਪ੍ਰਵਚਨ ਸੁਣ ਕੇ ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਸੰਤ ਰਣਧੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨਾਲ ਸਬੰਧ ਰੱਖਣ ਵਾਲੇ ਵੀ ਆਉਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਏ ਸਨ ਅਤੇ ਉਹ ਵੀ ਅੰਦਰਲੀਆਂ ਅਵਸਥਾਵਾਂ ਬਾਰੇ ਸੁਣ ਕੇ ਸ਼ਰਧਾ ਵਿਚ ਆ ਗਏ ਸਨ।

ਅਸੀਂ ਸਾਰੇ ਇਕ ਦੂਜੇ ਵਲ ਦੇਖ ਰਹੇ ਸਾਂ ਕਿ ਉਸ ਪੰਡਤ ਦਾ ਕੀ ਸਵਾਲ ਸੀ ਅਤੇ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਵਲੋਂ ਉਤਰ ਦੀ ਸਮਝ ਨਹੀਂ ਸੀ ਆ ਰਹੀ। ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਸਾਰਿਆਂ ਦੀਆਂ ਮਨੋ-ਬਿਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਜਾਣ ਲਿਆ ਅਤੇ ਫੁਰਮਾਇਆ ਕਿ

ਕੀ ਸੋਚ ਰਹੇ ਹੋ ? ਸਾਰੇ ਹੀ ਅਦਬ ਭਰੀ ਮਸਕਰਾਹਟ ਵਿਚ ਆ ਗਏ ਅਤੇ ਸਾਰਿਆਂ ਨੇ ਆਪਣਾ ਸੀਸ ਝਕਾ ਦਿਤਾ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਮੈਂ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ! ਉਹ ਜੋ ਪੰਡਤ ਹਸ਼ਿਆਰਪਰ ਤੋਂ ਆਇਆ ਸੀ, ਉਹ ਨਾ ਹੀ ਬੈਠਿਆ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਉਸ ਨੇ ਕੋਈ ਪਸ਼ਾਦ ਪਾਣੀ ਛਕਿਆ। ਉਸ ਨੇ ਆ ਕੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਕੀਤਾ, ਆਪ ਨੇ ਉਤਰ ਦੇ ਦਿਤਾ। ਨਾ ਸਾਨੂੰ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਦੀ ਸਮਝ ਆਈ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਉਤਰ ਦਾ ਕੁਝ ਪਤਾ ਲੱਗਿਆ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੁਇਆ ਦੇ ਘਰ ਆ ਕੇ ਫਰਮਾਉਣ ਲੱਗੇ ਕਿ ਪਿਆਰਿਓ! ਉਸਨੇ ਬਹੁਤ ਗਹਜ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਉਹ ਪੰਡਤ ਜਿਥੇ ਵਿਦਵਾਨ ਹੈ, ਉਥੇ ਸਾਧਨਾ ਸੰਪੰਨ ਵੀ ਹੈ। ਉਸਨੇ ਇਹ ਕਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਉਸਨੂੰ ਇਕ ਲਾਈਟ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਹੋਏ ਪਰ ਛੇਤੀਂ ਹੀ ਉਹ ਚਲੀ ਗਈ। ਦੂਸਰੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਵਿਚ ਉਸਨੇ ਕਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਪੂਰੇ ਸਾਜ਼ਾਂ ਦੀ ਘਨਘੌਰ ਅਨਹਦ ਧੂਨ ਸੁਣਾਈ ਦਿਤੀ ਪਰ ਉਹ ਛੇਤੀਂ ਹੀ ਮੱਧਮ ਪੈ ਗਏ। ਅਸਾਡਾ ਉਤਰ ਸੀ ਕਿ ਅਭਿਆਸ ਘੱਟ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਹ ਅਵਸਥਾ ਆਈ ਤੇ ਚਲੀ ਗਈ।

ਸਾਰਿਆਂ ਦੀ ਬੇਨਤੀ ਸੁਣ ਕੇ ਆਪ ਨੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਅਨਹਦ ਸ਼ਬਦਾਂ ਬਾਰੇ ਅਤੇ ਅੰਦਰਲੀਆਂ ਰੋਸ਼ਨੀਆਂ ਬਾਰੇ ਅਸੀਂ ਬਹੁਤ ਵਿਸਥਾਰ ਨਾਲ ਆਪ ਨੂੰ ਦੱਸ ਚੁੱਕੇ ਹਾਂ; ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਨੇ notes ਲਏ ਹੋਣ, ਉਹ ਮੁੜ ਕੇ ਵਿਚਾਰ ਲੈਣ। ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਤੁਹਾਡੇ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਸੁਝਵਾਨ ਜਗਿਆਸੂ ਉਪਸਥਿਤ ਹਨ, ਆਪਸ ਵਿਚ ਮਿਲ ਕੇ ਵਿਚਾਰ ਲੈਣਾ। ਇਸ ਬਾਰੇ ਮੈਂ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਅਨਹਦ ਸ਼ਬਦ ਜੋ ਪੰਜ ਧੂਨਾਂ ਵਿਚ, ਭਜਨ ਕਰਨ ਵੇਲੇ ਹੇਠਲੀ ਅਵਸਥਾ ਵਿਚ ਸਣਾਈ ਦਿੰਦੇ ਹਨ, ਉਹ ਹੌਲੀ-ਹੌਲੀ ਸਹਿਨ -ਯੋਗ ਹਨ ਅਤੇ ਅੰਦਰ ਟਿਕੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਕਦੇ-ਕਦੇ ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਦਾ ਬਹੁਤ ਹੀ ਗਹਿਰੀ ਇਕਾਗਰਤਾ ਵਿਚ ਜਾ ਕੇ ਨਿਰੰਕਾਰੀ ਧਨ ਨਾਲ ਸੰਪਰਕ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਸ਼ਬਦ ਇਤਨਾ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲੀ ਹੈ ਕਿ ਸਰੀਰ ਤੋਂ ਸਹਿਨ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ; ਸਰੀਰ ਝਣ-ਝਣੀ ਖਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕਈਆਂ ਦਾ ਸਰੀਰ balance ਛੱਡ ਕੇ ਉਪਰ ਨੂੰ ਉਡ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਕਈਆਂ ਨੂੰ ਮਹਿਸਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਮੇਰਾ ਸਰੀਰ ਰੱਤੀ-ਰੱਤੀ ਕਰਕੇ ਉਡ ਜਾਵੇਗਾ, ਉਹ ਅਸਹਿ ਹੈ; ਉਹ ਨਿਰੰਕਾਰੀ ਧੂਨ advanced ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਨੂੰ ਸੁਣਦੀ ਹੈ। ਉਸ ਵਿਚ ਅਨੇਕ ਵਾਜੇ ਇਕੱਠੇ ਸੁਣਦੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਦਾ ਸੰਕੇਤ ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਕਰਦਿਆਂ ਫਰਮਾਨ ਕੀਤਾ ਹੈ -

ਤਾਰ ਘੋਰ ਬਾਜਿੰਤ੍ ਤਹ ਸਾਚਿ ਤਖਤਿ ਸੁਲਤਾਨੁ।। ਸੁਖਮਨ ਕੈ ਘਰਿ ਰਾਗੁ ਸੁਨਿ ਸੁੰਨਿ ਮੰਡਲਿ ਲਿਵ ਲਾਇ।। ਅਕਥ ਕਥਾ ਬੀਚਾਰੀਐ ਮਨਸਾ ਮਨਹਿ ਸਮਾਇ।। ਉਲਟਿ ਕਮਲੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤਿ ਭਰਿਆ

*ਇਹੁ ਮਨੁ ਕਤਹੁ ਨ ਜਾਇ।। ਅੰਗ - 1291* ਇਹ ਅਨਹਦ ਦੀ ਧੁਨ ਬਹੁਤ ਹੀ ਨਿਰਾਲੀ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਫੁਰਮਾਨ ਹੈ-

#### ਅਨਹਤ ਬਾਣੀ ਥਾਨੂ ਨਿਰਾਲਾ।। ਤਾ ਕੀ ਧੁਨਿ ਮੋਹੇ ਗੋਪਾਲਾ।। ਅੰਗ – 186

ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਲਗਨ ਦੇ ਨਾਲ ਸਮ ਅਤੇ ਦਮ ਦੀਆਂ ਪੂਰੀਆਂ ਰਹਿਤਾਂ ਰੱਖ ਕੇ ਜੋ ਸਾਧਨ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਇਹ ਅਵਸਥਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਉਸ ਦਾ ਦੂਜਾ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਸੀ ਕਿ 'ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਗੋਚਰੇ ਹੋਈ ਸੀ, ਪਰ ਦੇਖ ਕਿਉਂ ਨਾ ਹੋਇਆ?' ਉਹ ਸੀ ਪੂਰੀ ਸ਼ੁਧਤਾ ਦੇ ਨਾਲ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਇਆ ਪ੍ਰਕਾਸ਼; ਜੋ ਐਨਾ ਸ਼ਕਤੀ ਭਰਪੂਰ ਹੈ ਕਿ ਸਰੀਰ ਇਕ ਦਮ ਸਹਿ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ। ਇਹ ਵੀ ਭਾਗਾਂ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਤੱਖ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਲਗਾਤਾਰ ਅਭਿਆਸ ਨਾਲ ਇਸ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਲਗਾਤਾਰ ਦਿਸਣ ਲਗ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ advanced ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਦੀਆਂ ਅਵਸਥਾਵਾਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰੇ ਓਹੀ ਜਾਣਦਾ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਈਆਂ ਹੋਣ।

ਇਕ ਦੋ ਸੈਕਿੰਡ ਲਈ ਜੇ ਓਅੰਕਾਰੀ ਧੂਨ ਸੁਣ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਮਹੀਨਿਆਂ, ਸਾਲਾਂ ਬੱਧੀ ਉਸਦਾ ਨਸ਼ਾ ਨਹੀਂ ਉਤਰਿਆ ਕਰਦਾ ਅਤੇ ਇਹ ਲਾਈਟ ਪਗਟ ਹੋ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਮਹੀਨਿਆਂ, ਸਾਲਾਂ ਬੱਧੀ ਮਸਤੀ ਨਹੀਂ ਉਤਰਿਆ ਕਰਦੀ। ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਝੂਣ-ਝੂਣੀਆਂ ਆਉਣੀਆਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਹ ਪ੍ਰਮ ਅਨੰਦਿਤ ਅਵਸਥਾਵਾਂ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰੇ ਇਸ ਵਿਦਵਾਨ ਪੰਡਤ ਨੇ ਗੁਪਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਹੀ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਇਹ ਖੇਡਾਂ ਭਾਵੇਂ ੳਚੀਆਂ ਅਵਸਥਾਵਾਂ ਹਨ ਪਰ ਮੰਜ਼ਿਲ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਤਕ ਤਿੰਨਾਂ ਸਰੀਰਾਂ, ਤਿੰਨਾਂ ਗੁਣਾਂ, ਪੰਜਾਂ ਕਰਮ ਇੰਦਰਿਆਂ, ਪੰਜਾਂ ਗਿਆਨ ਇੰਦਰਿਆਂ, ਪੰਜਾਂ ਤੱਤਾਂ ਤੋਂ ਪਰ੍ਹੇ ਮਨ, ਚਿੱਤ, ਬੱਧ ਦੇ ਮੰਡਲ ਲੰਘ ਕੇ ਅਹੰਭਾਵ ਤੋਂ ਬਣਿਆ ਜੀਵ-ਆਤਮਾ ਦਾ ਮੰਡਲ ਲੰਘ ਕੇ ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਵਿਚ ਪ੍ਵੇਸ਼ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ; ਇਸ ਜੀਵ ਦਾ ਆਉਣਾ ਜਾਣਾ ਖਤਮ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ। ਗਿਆਨ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਪ੍ਰਤੱਖ ਅਵਸਥਾ ਹੋਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਕੋਈ ਗੱਲਾਂ ਦਾ ਗਿਆਨ ਨਹੀਂ ਹੰਦਾ। ਗੱਲਾਂ ਦੇ ਗਿਆਨੀਆਂ ਨਾਲ ਸੰਸਾਰ ਭਰਿਆ ਪਿਆ ਹੈ ਪਰ ਗਰ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਫਰਮਾਨ ਕੀਤਾ ਹੈ -

#### ਗਿਆਨੁ ਨ ਗਲੀਈ ਢੂਢੀਐ ਕਥਨਾ ਕਰੜਾ ਸਾਰੁ।। ਅੰਗ - 465

ਸਾਧਨਾ ਸੰਪੰਨ ਹੋ ਕੇ ਜਦੋਂ ਤਕ ਸ਼ਾਖਸ਼ੀ ਪਦ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਓਨਾਂ ਚਿਰ ਗਿਆਨ ਕੇਵਲ ਬਾਤਾਂ ਹੀ ਹਨ। ਗਿਆਨ ਦਾ ਮਤਲਬ ਹੈ – ਕਿਸੇ ਚੀਜ਼ ਨੂੰ ਜਾਣ ਲੈਣਾ। ਕੇਵਲ ਜਾਨਣ ਨਾਲ ਕੋਈ ਮਤਲਬ ਨਹੀਂ ਹੱਲ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ। ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਇਹ ਵਾਧੂ ਖਿਆਲ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਅੰਤਸ਼ਕਰਣ ਵਿਚ ਇਕ ਹੋਰ ਜਾਣ ਲੈਣ ਦਾ ਮਸਾਲਾ ਜਮ੍ਹਾਂ ਹੋ ਗਿਆ। ਅਸਲੀ ਗਿਆਨ ਜਦੋਂ ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਬਾਰੇ ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਫੁਰਮਾਨ ਕੀਤਾ ਹੈ – ਉਪਜੈ ਗਿਆਨੂ ਦੁਰਮਤਿ ਛੀਜੈ।। ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਸਿ ਗਗਨੰਤਰਿ ਭੀਜੈ।।

ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਸਿ ਗਗਨੰਤਰਿ ਭੀਜੇ।। ਏਸੁ ਕਲਾ ਜੋ ਜਾਣੈ ਭੇਉ।। ਭੇਟੈ ਤਾਸ ਪਰਮ ਗਰਦੇੳ।।

ਅੰਗ - 974

ਜਦੋਂ ਗਿਆਨ ਪ੍ਗਟ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਦਸਮ ਦੁਆਰ ਵਿਚ ਨਾਮ ਦੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਨਾਲ ਪ੍ਰਮ ਸ਼ਾਂਤੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਹੋਰ ਜੇ ਵਿਸਥਾਰ ਪੂਰਵਕ ਵਿਚਾਰ ਕਰਨੀ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਬੇਣੀ ਜੀ ਦੇ ਰਾਮਕਲੀ ਵਿਚ ਆਏ ਸ਼ਬਦ 'ਇੜਾ ਪਿੰਗੁਲਾ ਅਉਰ ਸੁਖਮਨਾ ਤੀਨਿ ਬਸਹਿ ਇਕ ਠਾਈ।।' (ਅੰਗ -974) ਦੀ ਵਿਚਾਰ ਕਰਕੇ ਵੇਖ ਲੈਣਾ।

ਸੋ ਗਿਆਨ, ਜਾਨਣ ਦੀ ਬਾਤ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਇਹ ਪ੍ਰਤੱਖ ਅਨੁਭਵ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਥੇ 'ਮੈਂ' 'ਮੇਰੀ' ਦਾ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਨਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦਾ ਫੁਰਮਾਨ ਹੈ –

ਗਿਆਨੂ ਨ ਗਲੀਈ **ਦੂਢੀਐ** ਕਥਨਾ ਕਰੜਾ ਸਾਰੁ।। ਕਰਮਿ ਮਿਲੈ ਤਾ ਪਾਈਐ

ਹੋਰ ਹਿਕਮਤਿ ਹੁਕਮੂ ਖੁਆਰੁ।। ਅੰਗ - 465

ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਕਥਨੀ ਦੇ ਮਾਲਕ ਬਹੁਤ ਹਨ ਜੋ ਗਿਆਨ-ਗਿਆਨ ਕੂਕਦੇ ਹਨ ਪਰ ਉਦੋਂ ਤੱਕ ਪ੍ਤੱਖ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ, ਜਦੋਂ ਤੱਕ ਨਾਮ ਦੇ ਰਸ ਵਿਚ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਲੀਨਤਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਗੁਰੂ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਗਿਆਨ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ –

ਗਿਆਨੂ ਗਿਆਨੂ ਕਥੈ ਸਭੂ ਕੋਈ।। ਕਥਿ ਕਥਿ ਬਾਦੁ ਕਰੇ ਦੁਖੁ ਹੋਈ।। ਕਥਿ ਕਹਣੈ ਤੇ ਰਹੈ ਨ ਕੋਈ।। ਬਿਨੁ ਰਸ ਰਾਤੇ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਈ।। ਗਿਆਨੂ ਧਿਆਨੂ ਸਭੁ ਗੁਰ ਤੇ ਹੋਈ।। ਸਾਚੀ ਰਹਤ ਸਾਚਾ ਮਨਿ ਸੋਈ।। ਮਨਮੁਖ ਕਥਨੀ ਹੈ ਪਰੁ ਰਹਤ ਨ ਹੋਈ।। ਨਾਵਹੁ ਭੁਲੇ ਥਾਉ ਨ ਕੋਈ।। ਅੰਗ - 831

ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਬਾਰੇ ਗੋਰਖਨਾਥ ਨੇ ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਤੋਂ ਪੁਛਿਆ ਕਿ ਹੇ ਨਾਨਕ! ਤੇਰਾ ਇਹ ਫੁਰਮਾਨ ਹੈ ਕਿ ਇਥੇ ਇਕੋ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਅਨੇਕ ਰੂਪਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਖੇਲ੍ਹ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਫੇਰ ਇਹ ਸੰਸਾਰ ਕਿਵੇਂ ਬਣ ਗਿਆ, ਇਹ ਤਾਂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਹੀ ਸੀ? ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨੇ ਫੁਰਮਾਨ ਕੀਤਾ ਕਿ ਨਾਥ ਜੀ! ਸੰਸਾਰ ਰਚਨਾ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਨਾ ਤਾਂ ਮਾਇਆ ਰੂਪੀ ਮੱਖੀ ਦੀ ਕੋਈ ਹੋਂਦ ਸੀ, ਪ੍ਕ੍ਰਿਤੀ ਕਿਸੇ ਵੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਨਾ ਹੀ ਮਾਇਆ ਦਾ ਕੋਈ ਰੂਪ ਪ੍ਮੇਸ਼ਰ ਵਿਚ ਸੀ। ਉਸ ਵਿਚ ਦੋਂਹ ਦੀ ਗੁੰਜਾਇਸ਼ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਉਹ ਆਪੇ ਆਪਣੀ ਮੌਜ ਵਿਚ ਖੇਲ੍ਹ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਆਪਣੀ ਮੌਜ ਵਿਚ ਹੀ ਉਸਨੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਤੋਂ ਪ੍ਗਟ ਹੋ ਕੇ ਅਨੇਕ ਰੂਪ ਧਾਰੇ, ਗੁਪਤ ਤੋਂ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਗੋਚਰਾ ਹੋਇਆ ਪਰ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਇਕ ਤੱਤ ਜਿਸ ਨੂੰ ਹਉਮੈ ਤੱਤ ਆਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਵੀ ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਰਚਨਾ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਪੈਦਾ ਕੀਤਾ ਜਿਸਨੇ ਸਾਰੀ ਚੇਤਨ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਅਮਰ ਵੇਲ ਵਾਂਗੂੰ ਢਕ ਲਿਆ। ਹਉਮੈ ਤੱਤ ਨੇ ਵਖਰਾਪੁਣ ਪੈਦਾ ਕਰਕੇ ਸਮੂੰਹ ਨੂੰ ਛੋਟੇ-ਛੋਟੇ ਹਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਵੰਡਿਆ ਪ੍ਰਤੀਤ ਕਰਾ ਦਿਤਾ। ਇਹੋ ਹੀ ਮਾਇਆ ਹੈ, ਅਗਿਆਨ ਹੈ; ਕੋਈ ਨਾਮ ਦੇ ਲਓ, ਪਰ ਹੈ ਇਹ ਹਿਮੈ ਤੱਤ ਹੀ। ਆਪ ਨੇ ਫਰਮਾਨ ਕੀਤਾ –

ਕਿਤੁ ਕਿਤੁ ਬਿਧਿ ਜਗੁ ਉਪਜੈ ਪੁਰਖਾ ਕਿਤੁ ਕਿਤੁ ਦੁਖਿ ਬਿਨਸਿ ਜਾਈ।। ਹਉਮੈ ਵਿਚਿ ਜਗੁ ਉਪਜੈ ਪੁਰਖਾ ਨਾਮਿ ਵਿਸਰਿਐ ਦਖ ਪਾਈ।। ਅੰਗ – 946

ਜਿਥੇ 'ਮੈਂ' 'ਮੇਰੀ' ਦਾ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਭਾਵ ਹੋ ਜਾਵੇ, ਸਾਰੀਆਂ ਵਾਸ਼ਨਾਵਾਂ ਪ੍ਵੈ ਹੋ ਜਾਣ, ਮਨ ਦਾ ਨਾਸ਼ ਹੋ ਕੇ ਉਨਮਨ ਹੋ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਤੜ੍ਹ ਦੇ ਮੰਡਲ ਵਿਚ ਪ੍ਤੱਖ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਅਸਲੀ ਆਤਮ/ਪ੍ਮਾਤਮ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਕਰ ਲਵੇ; ਇਹ ਮੰਜ਼ਿਲ ਹੋਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ ਜੋ ਗੁਰੂ ਕ੍ਰਿਪਾ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਪ੍ਰਗਟ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦੀ। ਗੁਰੂ ਘਰ ਦੇ ਅੰਦਰ ਜੋ ਮਰਯਾਦਾ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਚਲੀ ਆ ਰਹੀ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਹਜ਼ੂਰੀ ਵਿਚ ਪੰਜ ਪਿਆਰੇ ਗੁਰਮੰਤ ਦੀ ਦੀਕਸ਼ਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਲੜ ਲਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਵਿਚਾਰਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਉਹ ਸੰਤ ਦੇ ਲੱਛਣ ਦਸਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸੰਤ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਬਾਰੇ ਗਿਆਤ ਕਰਾਉਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਸੰਤ ਤੇ ਰਾਮ ਦੋਨੋਂ ਇਕੋ ਹੀ ਹੋਇਆ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਭੇਦ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਸੰਤਾਂ ਦਾ ਕੰਮ ਨਾਮ ਜਪਾਉਣਾ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ –

ਕਬੀਰ ਸੇਵਾ ਕਉ ਦੁਇ ਭਲੇ ਏਕੁ ਸੰਤੁ ਇਕੁ ਰਾਮੁ।। ਰਾਮੁ ਜੁ ਦਾਤਾ ਮੁਕਤਿ ਕੋ ਸੰਤੁ ਜਪਾਵੈ ਨਾਮੁ।। ਅੰਗ - 1373

ਸੰਤ ਦਾ ਦਰਜਾ ਭੀ ਬਹੁਤ ਉਚਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ -ਜਿਨਾ ਨ ਵਿਸਰੈ ਨਾਮੁ ਸੇ ਕਿਨੇਹਿਆ।। ਭੇਦੂ ਨ ਜਾਣਹੁ ਮੁਲਿ ਸਾਂਈ ਜੇਹਿਆ।।

ਅੰਗ - 397

ਅਜਿਹੀ ਸਾਧਨਾ ਸੰਪੰਨ ਪੂਰਨ ਗਿਆਨਵਾਨ, ਪ੍ਰਭੂ ਵਿਚ ਅਭੇਦ ਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਦੇ ਵੀ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਨਹੀਂ ਭੁਲਦਾ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਉਂ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਵਿਰਤ ਹੋ ਚੁੱਕੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਵਲੋਂ ਸੰਤ ਦੀ ਉਪਾਧੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਕੇ ਲੋਕ ਕਲਿਆਣ ਲਈ ਕਿਰਿਆਸ਼ੀਲ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ – ਜਿਨਾ ਸਾਸਿ ਗਿਰਾਸਿ ਨ ਵਿਸਰੈ ਹਰਿ ਨਾਮਾਂ ਮਨਿ ਮੰਤੁ।। ਧੰਨੁ ਸਿ ਸੇਈ ਨਾਨਕਾ ਪੂਰਨੁ ਸੋਈ ਸੰਤੁ।। ਅੰਗ – 319

ਸੋ ਸਾਧਨਾ ਭੀ ਅਜਿਹੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਹੀ ਛੇਤੀਂ ਫਲੀਭੂਤ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਫੁਰਮਾਨ ਹੈ -

ਲਾਦਿ ਖੇਪ ਸੰਤਹ ਸੰਗਿ ਚਾਲੁ।। ਅਵਰ ਤਿਆਗਿ ਬਿਖਿਆ ਜੰਜਾਲ।।

ਅੰਗ -283

ਅਜਿਹੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਕਰਦਿਆਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਿਹਰ ਦੇ ਸਦਕੇ ਗਿਆਨ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ –

ਗਿਆਨ ਅੰਜਨੂ ਗੁਰਿ ਦੀਆ ਅਗਿਆਨ ਅੰਧੇਰ ਬਿਨਾਸੁ।। ਹਰਿ ਕਿਰਪਾ ਤੇ ਸੰਤ ਭੇਟਿਆ ਨਾਨਕ ਮਨਿ ਪਰਗਾਸ।।

ਅੰਗ - 293

ਸੰਤ ਆਪ ਕਦੇ ਵੀ ਗੁਰੂ ਨਹੀਂ ਬਣਦੇ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਦੇ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਏ ਕਾਰਜ ਨੂੰ ਨਿਭਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਜੀਵਾਂ ਦੀ ਮਿਥਿਆ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਦਾ ਨਾਸ਼ ਕਰਕੇ ਤਤ੍ਵ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕਰਾ ਦਿਆ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਐਸੀਆਂ ਹਸਤੀਆਂ ਦਾ ਸਤਿਕਾਰ ਕਰਨਾ ਸਾਡਾ ਫਰਜ਼ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਗਿਆਨ ਦਾ ਪ੍ਕਾਸ਼ ਹੋ ਗਿਆ ਤਾਂ ਸੰਸਾਰਕ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਬਦਲ ਜਾਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਹਰ ਥਾਂ, ਹਰ ਸਮੇਂ ਇਕੋ ਹੀ ਭਾਸਦਾ ਹੈ, ਇਕੋ ਹੀ ਕ੍ਰਿਆ ਕਰਦਾ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਦੇਖਣ ਵਾਲਾ ਵੀ ਆਪ ਹੀ ਹੈ, ਦਿਸਣ ਵਾਲਾ ਭੀ ਉਹ ਆਪ ਹੀ ਹੈ –

ਸੋ ਅੰਤਰਿ ਸੋ ਬਾਹਰਿ ਅਨੰਤ।।
ਘਟਿ ਘਟਿ ਬਿਆਪਿ ਰਹਿਆ ਭਗਵੰਤ।।
ਧਰਨਿ ਮਾਹਿ ਆਕਾਸ ਪਇਆਲ।।
ਸਰਬ ਲੋਕ ਪੂਰਨ ਪ੍ਰਤਿਪਾਲ।।
ਬਨਿ ਤਿਨਿ ਪਰਬਤਿ ਹੈ ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ।।
ਜੈਸੀ ਆਗਿਆ ਤੈਸਾ ਕਰਮੁ।।
ਪਉਣ ਪਾਣੀ ਬੈਸੰਤਰ ਮਾਹਿ।।
ਚਾਰਿ ਕੁੰਟ ਦਹ ਦਿਸੇ ਸਮਾਹਿ।।
ਤਿਸ ਤੇ ਭਿੰਨ ਨਹੀ ਕੋ ਠਾਉ।।
ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਸੁਖੁ ਪਾਉ।। ਅੰਗ – 293

ਐਨੇ ਬਚਨ ਕਰਦਿਆਂ ਸਮਾਂ ਹੋ ਆਇਆ, ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਉਠੇ ਅਤੇ ਆਪਣੇ ਨਿੱਜ ਅਸਥਾਨ ਵਲ ਨੂੰ ਚਲੇ ਗਏ।

\*\*\*\*\*

## ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ - ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਦਿਵਸ - 22 ਸਤੰਬਰ ੨੦੧੪ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ - ਗੁਰਗੱਦੀ ਪੂਰਬ - 18 ਸਤੰਬਰ ੨੦੧੪

ਡਾ. ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ

## ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਅੰਤਰ ਧਯਾਨ

ਗੋਰਖਪੁਰ ਵਿਚ ਇਕ ਜੋਗੀ, ਸ਼ੰਕਰ ਨਾਮ ਦਾ, ਸ਼ਹਿਰ ਵਿਚ ਗਜਾ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਡੇਰੇ ਆ ਪੁੱਜਾ। ਆਟੇ ਭਰੀ ਝੋਲੀ ਟਿਕਾਣੇ ਰੱਖ ਕੇ, ਇਕ ਹੋਰ ਜੋਗੀ ਜੀ ਵਲ ਤੱਕ ਕੇ ਕਾਹਲੀ ਨਾਲ ਬੋਲਿਆ – ਗੋਪੀ ਜੀਓ! ਸੁਣਿਆ ਨੇ; ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਚਲ ਬਸੇ?

ਗੋਪੀ – ਮੂੰਹ ਸੰਭਾਲ ਕੇ ਬੋਲੋ ਸ਼ੰਕਰ ਜੀ! ਕਲਾਵਾਨ ਤਾਂ ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਚਲ ਬਸਨੇ ਲਈ ਦੁਨੀਆਂ ਥੋੜ੍ਹੀ ਹੈ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਬਈ, ਨਾ ਤਾਂ ਸੀ ਉਹ ਨਾਥ, ਨਾਂ ਸੀ ਸਿੱਧ, ਨਾਂ ਸੀ ਕਿਸੇ ਯੋਗੇਂਦ੍ਰ ਦਾ ਬਾਲਕਾ, ਗ੍ਰਿਹਸਤੀ ਬੀ ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਹੋਯਾ ਕਰਦੇ ਹਨ?

ਗੋਪੀ - ਮਤਿ ਭੇਦ ਨਾਲ ਵਡਿਆਂ ਦੀ ਵਡਿਆਈ ਛੁਟਿਆਈ ਨਹੀਂ ਬਣ ਜਾਂਦੀ।

ਸ਼ੰਕਰ – ਅੱਛਾ ਬਈ ਜਿਵੇਂ ਤੂੰ ਆਖੇਂ, ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਹੋ ਗਏ ਹਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ, ਹੁਣ ਖੁਸ਼ ਏਂ?

ਗੋਪੀ – ਜੇ ਦਿਲੋਂ ਆਖੇਂ ਤਾਂ। ਅੰਦਰ ਰਹੀ ਤਾਤ ਵਾਕ ਮਾਤੂ ਨਾਲ ਸ਼ਾਂਤਿ ਨਹੀਂ ਬਣ ਜਾਂਦੀ।

ਸ਼ੰਕਰ (ਹੱਸ ਕੇ) – ਨਹੀਂ ਬਈ ਅੰਦਰੋਂ......। ਮੈਨੂੰ ਚੇਤੇ ਆ ਗਿਆ ਏ। ਹਾਂ ਯੋਗੇਂਦ੍ਰ ਆਖਦਾ ਸੀ – ਅਵਤਾਰ ਏ ਨਾਨਕ। ਤੇ ਨਾਲੇ ਆਖਦਾ ਸੀ – ਕਲਾਵਾਨ ਏ ਪੂਰਾ ਨਾਨਕ। ਮੈਂ ਤੁਸਾਂ ਸਮੇਤ ਉਸ ਦੀਆਂ ਯੋਗ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਵੇਖੀਆਂ ਹਨ ਅੱਖੀਂ। (ਹੱਸ ਕੇ) ਤੂੰ ਵੀ ਪਿਆ ਦੱਸਦਾ ਏਂ, ਸਭ ਸੱਚ ਏ, ਗੁੱਸੇ ਨਾ ਹੋ, ਮੈਂ ਤਾਂ ਐਵੇਂ ਬਿਲਾਸ ਹੀ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਹੁਣ ਤੋਂ ਆਖਸਾਂ ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਹੋਏ ਹਨ।

ਗੋਪੀ – ਫੇਰ ਉਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹੇਰ ਫੇਰ! ਹੈਂ? ਕਹੁ ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਹੋਏ ਹਨ। ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਤਾਂ ਨਾਮ ਹੈ 'ਲੋਪ' ਹੋ ਜਾਣ ਦਾ।

ਸ਼ੰਕਰ – ਅੱਛਾ, ਮੈਨੂੰ ਨਹੀਂ ਸੀ ਪਤਾ ਅੰਤਰ ਧਯਾਨ ਤੇ ਅੰਤਰ ਧਯਾਨ ਦਾ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ।

ਗੋਪੀ – ਅੰਤਰ ਧਯਾਨ ਹੈ, ਅੰਤਰੀਵ ਆਤਮੇ ਧਿਆਨ ਨਿਮਗਨ ਤੇ ਅੰਤਰ ਧਾਨ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ, ਗੁੰਮ ਹੋ ਜਾਣਾ, ਸਮਝੇ।

ਸ਼ੰਕਰ – ਹਾਂ ਜੀ!

ਗੋਪੀ - ੳਹਨਾਂ ਦੀ ਥਾਂਵੇਂ ਕੌਣ ਹੋਇਆ ਏ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਕੰਨੀਂ ਬਲੇਲ ਜੇਹੀ ਪਈ ਸੀ ਕਿ ਸੀ ਚੰਦ ਜੀ।

ਗੋਪੀ – ਆਪਣੇ ਪੁਤ੍ਰ ਨੂੰ ਥਾਪਿਆ ਨੇ! ਉਹ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਵਰਗੇ ਅਤੀਤ ਹਨ, ਮੁਲੋਂ ਅਤੀਤ। ਇੰਨੇ ਨੂੰ ਭੰਗਰ ਨਾਥ ਤੇ ਨਾਲ ਹੋਰ ਜੋਗੀ ਆ ਗਏ। ਤੰਸਤ ਤਾਲ ਦੀ ਤਹਿ ਤੋਂ ਹੋਏ ਸੀ ਤੰਸ਼ ਤੌਨ

ਭੰਗਰ ਨਾਥ – ਕੀਹ ਕਹਿ ਰਹੇ ਹੋ? ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ ਕੌਣ! ਕਿਸ ਦੀ ਥਾਂਵੇਂ ਬੈਠਾ ਕਿਹਾ ਨੇ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਦੀ ਥਾਂਵੇਂ।

ਭੰਗਰ (ਹਰਿਆਨ ਹੋ ਕੇ) - ਹੈਂ! ਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਹੋ ਗਏ, ਨਾਥ ਜੀ!

ਭੰਗਰ (ਤੁਬਕ ਕੇ) - ਕਦ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਥੋੜ੍ਹਾ ਚਿਰ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਭੰਗਰ – ਸ਼ਿਵ, ਸ਼ਿਵ, ਸ਼ਿਵ ਸਦਾ ਰਹੇਗਾ ਸਦਾ ਸ਼ਿਵ।..(ਸਿਰ ਫੇਰ ਕੇ) ਕੈਸੀ ਉੱਤਮ ਮੂਰਤੀ ਸੀ, ਕਲਾਵਾਨ, ਦਿਬਯ ਦਰਸ਼ਨ, ਸੱਚਮੁੱਚ ਅਵਤਾਰਤਾ ਦੇ ਲੱਛਣ ਸਨ। ਅਝੁਕ ਫੇਰ ਨਿੰਮ੍ਰ; ਤਿਆਗੀ ਫੇਰ ਦਾਤਾ, ਗ੍ਰਿਹਸਤੀ ਫੇਰ ਨਿਰਬਾਣ, ਦਾਸ ਫੇਰ ਆਪ ਅਲੌਕਿਕ (ਖੰਘੂਰਾ ਲੈ ਕੇ ਤੇ ਨੈਣ ਮੁੰਦ ਕੇ) ਯੋਗੀ ਕਿ ਅਵਤਾਰ, ਕਲਾਵਾਨ ਕਿ ਬੀਤ ਰਾਗ, ਅੰਤ ਜਗਤ ਯਾਤਰਾ ਮੁੱਕਣੀ ਹੀ ਹੋਈ, ਹੋਈ ਜੋ ਮੁੱਕਣੇ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈ – ਪ੍ਰਣਾਮੀ ਦੇਹ। ਸ਼ਿਵ, ਸ਼ਿਵ, ਸ਼ਿਵ। ਅੱਖਾਂ ਖੋਲ੍ਹ ਕੇ ) ਹਾਂ ਕਲਾ ਬੀ ਲੈ ਗਏ ਨਾਲ ਕਿ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਕਰ ਗਏ ਕਲਾਵਾਨ ਤੇ ਥਾਪ ਗਏ ਆਪਣੀ ਥਾਂਵੇਂ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਬਲੇਲ ਪਈ ਸੀ ਕਿ ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ ਨੂੰ ਥਾਪ ਗਏ ਹਨ।

ਭੰਗਰ – ਔਖੀ ਗੱਲ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਮਾਰਗ ਸੀ, ਗ੍ਰਿਹਸਤ ਉਦਾਸ – ਨਵਾਂ ਮਤ ਤੇ ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ ਹੈ ਅਤੀਤ। ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਤੁੱਲ ਕਰਕੇ ਦਿਤੀ ਹੋਣੀ ਹੈ ਸੌਂਪਣਾ ਉਸ ਦੀ ਜਿਸ ਨੂੰ ਉਹ ਆਖਦਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ ਸੰਗਤਿ। (ਸਿਰ ਫੇਰ ਕੇ) ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਖਦਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ ਗੁਰਮੁਖ।

ਸ਼ੰਕਰ - ਤੇ ਗੁਰ ਸਿਖ ਬੀ।

ਭੰਗਰ – ਹਾਂ, ਜੋ ਸਿਰੇ ਚੜ੍ਹ ਗਏ ਸੋ ਉਸ ਦੇ ਗੁਰਮੁਖ, ਜੋ ਸਾਧਨਾਂ ਵਿਚ ਸੇ ਸੋ ਉਸ ਦੇ ਗੁਰਸਿਖ। ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਸਾਰੇ।

ਅਘੜ ਨਾਥ – ਤੁਸਾਂ ਅੱਗੇ ਬੀ ਇਕ ਵੇਰੀ ਏਹੋ ਜਿਹੀ ਗੱਲ ਆਖੀ ਸੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਆਪ, ਜਦੋਂ ਮੇਲੇ ਹੋਏ ਸਨ...।

ਭੰਗਰ – ਕੀ ਆਖਿਆ ਸੀ?

ਅਘੜ ਨਾਥ – ਅੱਖਰ ਤਾਂ ਚੇਤੇ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਸਾਰ ਚੇਤੇ ਹੈ। ਤੁਸਾਂ ਐਉਂ ਕੁਛ ਉਚਾਰਿਆ ਸੀ, ਇਹ ਅਝੁਕ ਸਿਰ ਝੁਕੇਗਾ ਉਸ ਅੱਗੇ ਜੋ ਇਸ ਦਾ ਆਦਰਸ਼ ਪੂਰਾ ਕਰ ਦਿਖਾਏਗਾ।

ਭੰਗਰ – ਹਾਂ, ਸਿਮਰਨ ਹੋ ਆਇਆ ਏ। ਜ਼ਰੂਰ ਉਸ ਨੇ ਕੋਈ ਗ੍ਰਿਹਸਤੀ ਸਿਰੇ ਚਾੜ੍ਹਿਆ ਹੋਣਾ ਏ, ਉਸ ਵਿਚ ਸਤਿਆ ਭਰੀ ਹੋਣੀ ਏ, ਉਸਨੂੰ ਥਾਪਿਆ ਹੋਣਾ ਏ। (ਸੋਚ ਕੇ) ਹਾਂ, ਤੂੰ ਕਿਥੋਂ ਸਣਿਆ ਏ ਅਤੀਤ ਦਾ ਥਾਪਣਾ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਮੈਂ ਕਲ੍ਹ ਗਜਾ ਕਰਨ ਗਿਆ ਸੀ, ਇਕ ਘਰ ਅੰਦਰੋਂ ਜਿੱਥੇ ਮੈਂ ਭਿਖਿਆ ਲਈ ਅਲਖ ਜਗਾ ਰਿਹਾ ਸੀ, ਦੋ ਚਾਰ ਵਾਕ ਸੁਣੇ ਸੇ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਪਿਆਨੇ ਦੀ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਥਾਵੇਂ, ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ ਦੇ ਹੋਣ ਦੀ ਗੱਲ ਸਮਝੇ ਪਈ ਸੀ। ਐਵੇਂ ਬਲੇਲ ਜਿਹੀ ਸੀ, ਪੱਕਾ ਨਹੀਂ।

ਭੰਗਰ – ਕਿਸ ਘਰ ਦੀ ਗੱਲ ਹੈ?

ਸ਼ੰਕਰ – ਪੰਡਤ ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਹੈ, ਗੁਣੀ ਹੈ ਤੇ ਗਿਆਤਾਵਾਨ। ਚਿਰਾਂ ਦੀ ਗੱਲ ਹੈ ਉਹ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਦਾ ਸਿੱਖ ਬਣ ਗਿਆ ਸੀ ਨਾ। ਪੜ੍ਹ ਸੁਣ ਕੇ ਸਾਰੇ ਸ਼ਾਸਤ੍ਰ ਕਹਿੰਦਾ ਸੀ ਕਿ ਅਜੇ ਨਿਸ਼ਾ ਨਹੀਂ ਹੋਈ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ, ਸੁਖ ਦੇ ਘਰ ਆਂਦਾ ਏ। ਉਹ ਆਇਆ ਹੈ ਮਦ੍ਰ ਦੇਸ਼ ਤੋਂ, ਉਸ ਦੇ ਘਰ ਅੰਦਰ ਕੁਛ ਘੁਰ ਘੁਰ ਹੁੰਦੀ ਸੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੱਲਾਂ ਦੀ।

ਭੰਗਰ – ਅੱਛਾ, ਤਾਂ ਤੇ ਠੀਕ ਪਤਾ ਲਗ ਜਾਏਗਾ, ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਤੋਂ ਪੁੱਛਾਂਗੇ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਤੱਕ ਹੀ ਰਹੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਗੱਲ ਕਿ ਅੱਗੇ ਬੀ ਟੁਰੀ? ਟੁਰੀ ਤਾਂ ਕੀਕੂੰ? ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਦੱਸੇਗਾ ਠੀਕ ਠੀਕ ਹਾਲ, ਉਸਨੂੰ ਸੱਦਾ ਦਿਓ ਸਾਡੀ ਵਲੋਂ।

ਸ਼ੰਕਰ – ਮੈਂ ਕਲ੍ਹ ਨਾਲ ਲਈ ਆਵਾਂਗਾ; ਨਾਥ ਜੀ! ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਬਾਲਕਿਆਂ ਵਿਚ ਨਿੰਮ੍ਰਤਾ ਹੈ ਤੇ ਨਾਲ ਦਾਨ ਦਾ ਗੁਣ ਬੀ ਬੜਾ ਹੈ। ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਦੇ ਘਰੋਂ ਖਾਲੀ ਕਦੀ ਨਹੀਂ ਮੁੜੀਦਾ।

ਈਸ਼ਰ – ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਨੇ ਆਪ ਦੱਸਿਆ ਸੀ ਨਾ ਓਦੋਂ.....ਆਪਣੇ ਗੁਰਮੁਖ ਦਾ ਲੱਛਣ – ਨਾਮ, ਦਾਨ, ਇਸ਼ਨਾਨ।

#### ਵਿਛੁੜੀ ਸੰਗਤਿ

ਅਗਲੇ ਦਿਨ ਸ਼ੰਕਰ ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਦੇ ਘਰੋਂ ਨਾਲੇ ਭਿਖਿਆ ਲੈ ਆਇਆ ਤੇ ਨਾਲੇ ਉਸਨੂੰ ਨਾਲ ਲੈ ਆਇਆ।

ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ -ਸਤਿ ਕਰਤਾਰ, ਸਤਿ ਕਰਤਾਰ।

ਭੰਗਰ – ਆਓ ਭਾਈ ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਜੀਓ! ਆਓ ਬੈਠੋ। ਇੰਨੇ ਨੂੰ ਸਾਰੇ ਜੋਗੀ ਆ ਗਏ।

ੂ ਗੋਪੀ – ਆ ਗਏ ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਪੰਡਤ ਜੀਓ? ਜੀ

ਗੰਪੀ – ਆ ਗਏ ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਪੰਡਤ ਜੀਓ? ਜੀ ਆਇਆਂ ਨੂੰ?

ਪ੍ਰਸੰਨ (ਉਠ ਕੇ) ਸਤਿ ਕਰਤਾਰ! ਜੀਓ ਸਤਿ ਕਰਤਾਰ! ਪ੍ਰਣਾਮ ਹੋਵੇ।

ਭੰਗਰ – ਜੀਉਂਦੇ ਰਹੋ। (ਅਸ਼ੀਰਵਾਦ ਦੇ ਕੇ) ਕੁਸ਼ਲ ਹੈ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਆਪ ਦੀ ਅਨੁਗ੍ਰਹੁ।

ਭੰਗਰ – ਅਸਾਂ ਨੇ ਬੜੀ ਉਦਾਸੀਨਤਾ ਦੀ ਬਾਤ ਸੁਣੀ ਹੈ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਵਾਮੀ ਦੀ।

ਪ੍ਰਸੰਨ (ਨੈਣ ਭਰ ਕੇ) ਜੋਤੀ ਵਿਚ ਜੋਤਿ ਜਾ ਰਲੀ।

ਭੰਗਰ – ਸਾਡੀਆਂ ਚਰਚਾ ਵਾਦ ਰਹੋ, ਰਹੋ ਭੇਦ ਵਿਚਾਰਾਂ ਵਿਚ, ਪਰ ਸੱਚ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜੋਤਿ ਨਿਰੰਜਨੀ ਸੇ। .....। ਪ੍ਰਜਾ ਦੇ ਅਭਾਗ! ਛੇਤੀ ਛੋੜ ਗਏ ਪਿਆਰਿਆਂ ਨੂੰ। ਅਹੋ ਦੇਵ ਗਤੀ।

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਹੁਕਮ ਕਿਹਾ ਕਰਦੇ ਸਨ ਗੁਰੂ ਜੀ, ਹੁਕਮ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਦੱਸਿਆ ਸੀ, ਉਹੋ ਹੁਕਮ ਬੁਝਦੇ ਸਨ, ਹੁਕਮੀ ਵਿਚ ਅਭੇਦ ਸਨ। (ਸਿਰ ਫੇਰ ਕੇ) ਹਉ ਤੋਂ ਅਵਿਦਿਆ ਤੋਂ, ਮੈਂ ਕਹਾਂਗਾ ਲੇਸ਼ਾ ਵਿਦਿਆ ਤੋਂ ਭੀ ਨਿਰਲੇਪ ਸਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ! (ਨੈਣ ਮੁੰਦ ਕੇ) ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ।

ਭੰਗਰ – ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਆਕੁਲ ਹੋਣਗੀਆਂ ਬਹੁਤ।

ਪ੍ਰਸੰਨ - ਜਿਉ ਮਛਲੀ ਬਿਨ ਨੀਰ।

ਭੰਗਰ – ਪ੍ਰੇਮਾ ਭਗਤੀ ਦਾ ਮਾਰਗ ਸੀ। ਪ੍ਰੇਮ ਬਿਰਹੋਂ ਦੇਂਦਾ ਹੈ, ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਾਜ ਜੀ! ਪ੍ਰੇਮ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਪਾ ਕੇ, ਹਾਂ ਲੜ ਲਾਈਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਸੱਟ ਗਏ? ਸ਼ਿਵ, ਸ਼ਿਵ, ਸ਼ਿਵ। ਕੁਛ ਕਰ ਗਏ ਉਪਰਾਲਾ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਸੰਭਾਲ ਦਾ ਕੋਈ ਆਪਣੇ ਤੁੱਪ ਟੇਕ ਦੇ ਕੇ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਹੀਏ ਵਿਚ ਬਹਿ ਕੇ ਉਹੋਂ ਆਪਣੀ ਜੋਤੀ ਜਗਮਗ ਕਰ ਦਿਤੀ ਸਾਨੇ।

ਭੰਗਰ – ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ ਜੀ ਨੂੰ ਨਹੀਂ?

ਪ੍ਰਸੰਨ - ਜੀ ਨਹੀਂ।

ਭੰਗਰ – ਇਹ ਸਾਹਿਬ ਕੌਣ ਹਨ? ਅੱਗੇ ਤਾਂ ਜਸ, ਕੀਰਤੀ, ਨਾਉਂ ਨਹੀਂ ਸੁਣਿਆ ਕਦੇ।

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਸ੍ਰੀ ਲਹਿਣਾ ਜੀ, ਜੋ ਥੋੜ੍ਹੇ ਹੀ ਬਰਸਾਂ ਤੋਂ ਚਰਨ ਸ਼ਰਨ ਆਏ ਸਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਗੁਰੂ ਭਗਤੀ ਬੜੇ ਕਮਾਲ ਦੀ ਸੁਣੀ ਸੀ। ਅੱਛਾ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹੀ ਨਾਉਂ ਵਟਾਇਆ ਨੇਂ, ਅੰਗਦ?.....(ਸੋਚ ਕੇ) ਕੀ ਅਰਥ ਹੋਇਆ ਅੰਗਦ ਦਾ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਜੋ ਪਰਮਾਤਮ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਸਰੀਰ ਦਾ ਮੋਹ ਸੰਪੂਰਨ ਤਿਆਗ ਦੇਵੇ ਸੋ ਅੰਗਦ। ਅੰਗ ਸਰੀਰ। ਦ – ਦੇਣਾ। ਸਰੀਰ ਦਾ ਮੋਹ ਤਿਆਗ ਦੇਣਾ।

ਭੰਗਰ – ਤੁਸੀਂ ਪੰਡਤ ਹੋ ਠੀਕ ਅਰਥ ਕੀਤਾ ਨੇ। ਮੈਂ ਜਾਤਾ ਸੀ ਕਿ 'ਅੰਗਜ' ਅੰਗਦ ਇਕੋ ਗੱਲ ਹੈ, ਜਿਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਪੁਤਰ। ਸ੍ਰੀ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਗੁਰੂ ਕੇ ਨਾਦੀ ਪੁਤਰ ਹੋ ਗਏ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਉਸਨੂੰ ਵਰ – ਅੰਗਦ – ਦਿਤਾ ਹੋਣਾ ਹੈ।

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਠੀਕ ਹੈ, ਤੁਸੀਂ ਵੱਡੇ ਹੋ ਯੋਗੀ ਹੋ ਜਿਵੇਂ ਤੁਸੀਂ ਆਖੋ ਠੀਕ ਹੈ।

ਭੰਗਰ – ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਰੀਝਾਵਣਾ ਸੌਖੀ ਗੱਲ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਸੱਚਮੁੱਚ ਸ੍ਰੀ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਆਪੇ ਦਾ ਪੂਰਨ ਤਿਆਗ ਕਰਕੇ ਸੰਪੂਰਨ ਪ੍ਰਮਾਤਮ ਅਨੁਭਵਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ ਹੋਣੀ ਹੈ, ਤਦੇ ਗੁਰੂ ਰੀਝੇ ਹੋਣੇ ਹਨ, ਤਦ ਗੁਰਿਆਈ ਦਿਤੀ ਹੋਣੀ ਹੈ।

ਪ੍ਰਸੰਨ - ਜੀ, ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਨੇ ਤਾਂ ਹਉਂ ਐਉਂ ਮੇਟੀ ਕਿ ਆਪ ਰਹੇ ਹੀ ਨਾਹ, ਨਿਰਾ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਹੀ ਰਹਿ ਗਿਆ, ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਰੂਪ ਹੀ ਹੋ ਗਏ। ਮਨ ਆਤਮਾ ਕਰਕੇ ਤਾਂ ਹੋਣਾ ਹੀ ਸੀ, ਦੇਹੀ ਦਾ ਝਲਕਾ ਬੀ ਐਉਂ ਹੀ ਵਜਣ ਲਗ ਗਿਆ ਜੇ, ਜਿਵੇਂ ਉਹੋ ਕਾਇਆ ਪਲਟੀਜ ਗਈ ਹੈ।

ਹੁਣ ਕੋਲ ਬੈਠਾ ਜੋਗੀ ਸਰਨਾ ਬੋਲਿਆ -

ਗੱਦੀ ਕਿਵੇਂ ਦਿਤੀਓ ਨੇ? ਕੋਈ ਅਨੋਖੀ ਮਰਿਯਾਦਾ? ਜਿਵੇਂ ਆਪ ਅਨੋਖੇ ਸਨ ਤੇ ਜਿਵੇਂ ਟੋਰਿਆ ਸੀ ਮਾਰਗ ਅਨੋਖਾ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਅਨੋਖੀ ਜੁਗਤਿ। ਪੰਜ ਪੈਸੇ ਨਰੇਲ ਅੱਗੇ ਧਰ ਕੇ ਮੱਥਾ ਟੇਕਿਓ ਨੇ ਆਪਣੇ ਚੇਲੇ ਅੱਗੇ ਤੇ ਆਖਿਓ ਨੇ ਤੂੰ ਗੁਰੂ ਹੋ ਗਿਆ। ਜਿਸ ਅੱਗੇ ਗੁਰੂ ਨਿਉਂ ਗਿਆ ਉਸ ਅੱਗੇ ਸੰਗਿਤ ਦਹ ਗੁਣ ਨਿਉਂ ਗਈ।

ਸਰਨਾ - ਉਹੋ ਗੱਲ ਹੋਈ।

ਭੰਗਰ (ਮੁਸਕਰਾ ਕੇ) – ਤਦੇ ਮੈਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨਾਲ ਕਈ ਭੇਦ ਰਖਦਿਆਂ ਬੀ ਆਖਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਉਹ ਜੋਤਿ ਨਿਰੰਜਨੀ ਸੇ। ਮੈਨੂੰ ਨਿਸਚਾ ਹੋ ਗਿਆ ਸੀ ਕਿ ਇਸ ਦਾ ਗੁਰੂ 'ਨਿਰੰਜਨ' ਆਪ ਹੈ। ਇਹ ਉਸ ਨਿਰੰਜਨ ਅੱਗੇ ਝੁਕਦਾ ਹੈ ਤੇ ਝੁਕੇਗਾ ਉਸ ਅੱਗੇ ਜਿਸ ਦੇ ਅੰਦਰ ਵਸਾ ਦੇਵੇਗਾ ਜੋਤਿ ਨਿਰੰਜਨੀ ਆਪਣੇ ਵਾਂਗੂੰ ਪੂਰੀ ਪੂਸੰਨ ਜੀ! ਤੁਸਾਂ ਸੱਚ ਕਿਹਾ ਏ – ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ (ਕੁਛ ਚੁੱਪ ਰਹਿ ਕੇ) ਫਿਰ ਹੁਣ ਸ੍ਰੀ ਅੰਗਦ ਜੀ ਨੇ ਸਾਰਾ ਵਿਹਾਰ ਡੇਰੇ ਦਾ, ਨਵੇਂ ਟੋਰੇ ਮਾਰਗ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦਾ, ਸੰਗਤਾਂ ਦੀ ਅਗਵਾਨੀ ਦਾ ਓਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਟੋਰ ਲਿਆ ਏ, ਤੇ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਿ ਪ੍ਰਸੰਨ ਏ?

ਇਹ ਸੁਣ ਕੇ ਪ੍ਰਸੰਨ ਦੇ ਨੈਣ ਭਰ ਆਏ, ਪੰਜ ਸੱਤ ਅੱਥਰੂ ਕਿਰੇ, ਬੁੱਲ੍ਹ ਫਰਕੇ ਤੇ ਗਲਾ ਰੁਕ ਗਿਆ।

ਭੰਗਰ – (ਕੋਮਲਤਾ ਨਾਲ) – ਕਿਉਂ ਪ੍ਰਸੰਨ ਜੀ ਸੁਖ ਹੈ? ਤੁਸੀਂ ਵੈਰਾਗਵਾਨ ਹੋ ਗਏ? (ਸਿਰ ਫੇਰ ਕੇ) ਹਾਂ, ਸਾਨੂੰ ਬੀ ਵਿਯੋਗ ਹੈ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਬਿਰਹਾ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਲਈ ਅਤਿ ਦਾ ਵੈਰਾਗ ਜਨਕ ਹੈ। ਕਿਉਂ ਨਾ ਹੋਵੇ, ਭਗਤੀ ਮਾਰਗ ਜੋ ਹੋਇਆ – ਪ੍ਰੇਮਾ ਭਗਤੀ ਦਾ ਅਵਤਾਰ ਸਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ। ਭਗਤਿ ਯੋਗ ਕਰਕੇ ਹੀ ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਹਠ ਯੋਗ ਧਾਰਨ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ। .....ਸੋਚ ਕੇ ਪਰ ਪ੍ਰਸੰਨ ਜੀ! ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇ ਨਾਲ ਤੇ ਕਿਉਂ ਵੈਰਾਗੇ ਗਏ ਹੋ, ਸੁੱਖ ਤਾਂ ਹੈ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਸੁਖ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਜਾਗਤੀ ਜੋਤਿ ਹੈ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਲੋਪ ਹੋ ਰਹੇ ਹਨ। ਕਿਤੇ ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਲਗਦਾ ਕਿੱਥੇ ਹਨ। ਹੈਨ ਏਥੇ ਹੀ ਜਗਤ ਵਿਚ, ਭਾਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਜੋ ਮੋਢੇ ਧਰ ਗਏ ਹਨ, ਨਿਭਾਉਣਗੇ, ਪਰ ਇਸ ਵੇਲੇ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਆਕੁਲ ਹਨ ਦਰਸ਼ਨ ਬਿਨ, ਮੈਂ ਬੀ ਨਿਰਾਸ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਉਦਾਸ ਆਇਆ ਹਾਂ।

ਭੰਗਰ (ਹਰਿਆਨ ਤੇ ਉਦਾਸ ਹੋ ਕੇ) – ਐਸਾ ਕਿਉਂ (ਅੱਖਾਂ ਮੀਟ ਕੇ ਕੁਛ ਚਿਰ ਧਿਆਨ ਮਗਨ ਰਹਿ ਕੇ) ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਬਿਰਹੇ ਦੇ ਕਾਰਣ ਕਿਤੇ ਇਕਾਂਤ ਧਿਆਨ ਮਗਨ ਜਾ ਬੈਠੇ ਹੋਣਗੇ? (ਫੇਰ ਨੈਣ ਮੁੰਦ ਲਏ, ਫਿਰ ਖੋਹਲੇ) ਪ੍ਰਸੰਨ ਜੀ? ਕਿਸੇ ਹੋਰਸ ਨੇ ਤਾਂ ਗੱਦੀ ਦਾ ਦਾਵਾ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ! ਤੇ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਪੂਰਨ ਤਿਆਗੀ, ਬੀਤਰਾਗੀ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਜੈਸਾ ਕਿ ਤੁਸਾਂ ਨਿਰੂਪਨ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਇਕਾਂਤ ਹੋ ਗਏ ਹੋਣ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਕਿਸੇ

ਨਾਲ ਦ੍ਵੈਖ ਨਹੀਂ, ਕਿਸੇ ਸ਼ੈ ਦੀ ਤ੍ਰਿਸ਼ਨਾ ਨਹੀਂ। ਜੇ ਗੁਰਿਆਈ ਕਿਸੇ ਐਸ਼ੂਰਜ ਦੀ ਵਸਤੂ ਹੈ ਤਾਂ ਜੋ ਕੋਈ ਚਾਹੇ ਸਾਂਭ ਲਵੇ। ਹਾਂ ਭਾਈ ਪ੍ਰਸੰਨ! ਜਿਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਵਰਗੇ ਮਹਾਨ ਤਿਆਗੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਸੰਨ ਕਰ ਲਿਆ ਉਸ ਵਿਚ ਪਕੜ ਦੀ ਤਾਂ ਮੁਸ਼ਕ ਨਾਂਹ ਹੋਣੀ ਹੋਈ।

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਤੁਸੀਂ ਯੋਗੀਰਾਜ ਹੋ, ਅੰਗਮ ਵਾਚ ਸਕਦੇ ਹੋ, ਤੁਹਾਡਾ ਖਿਆਲ ਠੀਕ ਹੋਸੀ। ਪ੍ਰੇਮ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਤਿ ਦਾ ਸੀ, ਬੀਤ ਰਾਗ ਹੋ ਕੇ, ਗੁਰੂ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਸਨਿਘਧ ਸਨ, ਪਰ ਪਲ ਭਰ ਨਹੀਂ ਸਨ ਵਿਛੁੜ ਸਕਦੇ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੱਦੀ ਮਿਲਣ ਤੇ ਗੁਰੂ ਕੇ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੇ ਪਿਆਰ ਨਾ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਬਾਬੇ ਨੇ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਨੂੰ ਕਰਤਾਰ ਪੁਰੋਂ ਟੋਰ ਦਿਤਾ, ਫੇਰ ਆਪਣੇ ਸਚਖੰਡ ਪਿਆਨੇ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਦੋ ਚਾਰ ਵਾਰੀ ਆਪ ਜਾ ਕੇ ਮਿਲੇ ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਰਤਾਰਪੁਰੇ ਆਉਣ ਦੀ ਆਗਿਆ ਘੱਟ ਦਿੰਦੇ ਸਨ, ਜੋ ਈਰਖਾ ਦਾ ਦਰਸ਼ਨ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਨਾ ਕਰਨ।

ਭੰਗਰ – ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਕਿਥੇ ਰਹੇ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਖਹਿਰਿਆਂ ਦੇ ਖਡੂਰ। ਜੋ ਸੜਕ ਬਿਆਸ ਲੰਘ ਕੇ ਲਾਹੌਰ ਨੂੰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਉਸ ਸੜਕ ਤੋਂ ਜ਼ਰਾ ਕੁ ਲਾਂਭੇ ਹੈ ਪਿੰਡ – ਬਿਆਸਾ ਪਾਰ ਹੋ ਕੇ।

ਭੰਗਰ - ਹੁਣ ਓਥੇ ਨਹੀਂ ਹਨ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਜਾਣੇ ਗੁਰੂ ਕਿਥੇ ਹਨ। ਸਿੱਖ ਸੰਘਰ ਪਿੰਡ ਬੀ ਹੋ ਆਏ ਹਨ, ਜੋ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸਹੁਰਾ ਪਿੰਡ ਹੈ। ਖੰਡੂਰ ਬੀ, ਹਰੀਕੇ ਬੀ ਤੇ ਮੱਤੇ ਦੀ ਸਰਾਂ ਬੀ। ਕਿਤੋਂ ਥਹ ਨਹੀਂ ਪਿਆ।

ਭੰਗਰ (ਕੁਛ ਚਿਰ ਫਿਰ ਧਿਆਨ ਵਿਚ ਰਹਿ ਕੇ) – ਪ੍ਰਸੰਨ! ਜਿਸ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਗਾਦੀ ਦੇ ਗਿਆ ਹੈ; ਉਹ ਛਿਪ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ ਪ੍ਰਗਟੇਗਾ। ਤੁਸੀਂ ਓਦਰੋ ਨਹੀਂ। ਅਸਾਂ ਬੀ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਨੇ ਹਨ ਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਪਰਖੇ ਨੂੰ ਪਰਖਣਾ ਬੀ ਹੈ। ਕੋਈ ਨਿਸ਼ਚੇ ਨਾਲ ਮੰਨ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਕੋਈ ਪਰਖ ਕੇ ਮੰਨਦੇ ਹਨ, ਕਿਉਂ ਬਈ ਪ੍ਰਸੰਨ?

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਠੀਕ ਹੈ ਜੀਓ! ਅਸੀਂ ਹਾਂ ਸਿੱਖ, ਤੁਸੀਂ ਠਹਿਰੇ ਯੋਗੀ। ਜੀ ਸਦਕੇ ਪਰਖੀਓ। ਜਿਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਕਸਵੱਟੀ ਤੇ ਕਸ ਪੂਰੀ ਦਿਤੀ ਉਹ ਕਿਸੇ ਹੋਰਸ ਕਸ ਤੇ ਕੱਸਾ ਨਹੀਂ ਨਿਕਲ ਸਕਦਾ।

ਭੰਗਰ – ਠੀਕ ਕਿਹਾ ਨੇ, ਜੇ ਤੁਸਾਂ ਨੂੰ ਥਹੁ ਆਵੇ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਦੱਸ ਦੇਣਾ; ਤੇ ਜੇ ਸਾਨੂੰ ਕੋਈ ਸੋਝੀ ਪਈ ਤਾਂ ਤੁਸਾਂ ਨੂੰ ਦੱਸ ਘੱਲਾਂਗੇ। ਉਚੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਲਿਯਾਨ ਰੂਪ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। (ਕੁਛ ਚਿਰ ਚੁਪ ਰਹਿ ਕੇ) ਹਾਂ ਭਾਈ ਪ੍ਰਸੰਨ! ਕੁਛ ਤਾਂ ਪੁੱਤਰਾਂ ਦਾ ਹਾਲ ਬੀ ਦੱਸੋ ਕਿਵੇਂ ਹਨ? ਇਕ ਤਾਂ ਗ੍ਰਿਹਸਤੀ ਹੈ ਤੇ ਦੂਆ ਸਾਡੇ ਵਾਂਗੂੰ ਅਤੀਤ ਹੈ। ਚਾਹੇ ਮਾਰਗ ਉਸ ਦਾ ਬੀ 'ਨਾਮ' ਤੇ ਗੁਰੂ ਬਾਣੀ ਹੈ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਵਾਲਾ ਹੀ – ਸਾਧਨ।

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਬਾਹਰੋਂ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤ ਜੋ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਉਹ ਕਰਤਾਰਪੁਰੇ ਜਾਣ ਦਾ ਅਭਿਆਸ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਉਥੇ ਹੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਜੋ ਕੋਈ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਸੋ ਪੁਤ੍ਰ ਨੂੰ ਗੱਦੀ ਮਿਲੀ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਉਥੇ ਸਾਮਾਨ ਤਾਂ ਸਾਰਾ ਓਹੋ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਤਾਂ ਕੇਵਲ ਦਾਤ ਜੋਤਿ ਹੀ ਲੈ ਕੇ ਗਏ ਹਨ; ਹੋਰ ਥਾਂ, ਡੇਰਾ ਸਾਮਾਨ ਤਾਂ ਨਹੀਂ ਨਾ ਲੈ ਗਏ। ਸੋ ਲੋਕੀ ਜਾ ਕੇ ਦੇਖਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਕੰਨੇ ਸੰਨੇ ਪਤਾ ਲਗ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੱਦੀ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਨੂੰ ਦੇ ਗਏ ਹਨ। ਐਉਂ ਸੰਗਤਾਂ ਥਹੁ ਨਾ ਪੈਣ ਕਰਕੇ ਉਦਾਸ ਤੇ ਡਾਵਾਂ ਡੋਲ ਹੋ ਮੁੜਦੀਆਂ ਹਨ, ਭਾਲਦੀਆਂ ਹਨ ਤੇ ਨਿਰਾਸ ਹੋ ਕੇ ਪਰਤ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਘਰਾਂ ਨੂੰ।

ਭੰਗਰ - ਤਦੇ ਫੇਰ ਇਹ ਗੱਲ ਫੈਲ ਗਈ ਹੈ ਕਿ ਗੱਦੀ ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ ਨੂੰ ਦੇ ਗਏ ਹਨ।

ਪ੍ਰਸੰਨ – ਜੀ ਹਾਂ, ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸਾਰੇ ਇਹੋ ਗੱਲ ਹੁੱਲ ਗਈ ਹੈ! ਕੱਲ੍ਹ ਮੇਰੇ ਘਰ ਬੀ ਇਹੋ ਗੱਲ ਸੁਣ ਕੇ ਲੋਕੀਂ ਪੁੱਛਾਂ ਕਰਨ ਆਏ ਸੇ।

#### ਭਾਲ ਵਿਚ ਸੰਗਤਿ

ਸੂਹਣੀ ਸੂਹਣੀ ਵਗ ਰਹੀ ਏ ਨੈਂ, ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਪੰਜਾਂ ਦਰਿਆਵਾਂ ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ, ਮਸਤ ਚਾਲ ਚਲਣੇ ਵਾਲੀ, ਰਾਵੀ; ਵਲ ਫੇਰ ਖਾਂਦੀ. ਪਰ ਟਰੀ ਜਾਂਦੀ ਏ ਆਪਣੇ ਸਵਾਮੀ ਏਰਾਵਤ ਵੰਨੇ ਦਿਨੇ ਰਾਤੀਂ ਵਹਿੰਦੀ। ਭਾਵੇਂ ਭਰੇ ਭਾਵੇਂ ਭਰ ਉਛਲੇ, ਭਾਵੇਂ ਲਹਿ ਲਹਿ ਨੀਵੀਂ ਤਰੇ, ਪਰ ਸਦਾ ਰਹਿਣ ਵਾਲੀ ਹੈ ਇਹ ਭਾਗੇ ਭਰੀ ਰਉਂ, ਜਿਸ ਦੇ ਪੂਰਬਲੇ ਕਿਨਾਰੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਕੇ ਬਾਹਰ ਆ ਨਿਕਲੇ ਹਨ, ਇਕ ਸੁਭਾਗ ਮੂਰਤੀ, ਉਚੇ ਲੰਮੇ ਸੋਹਣੇ ਦੀਦਾਰੇ ਵਾਲੇ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਉਡੀਕ ਵਿਚ ਬਾਹਰ ਖੜ੍ਹੇ ਸਨ ਕੁਛ ਸੱਜਣ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪ ਨੇ ਨਹੀਂ ਸੀ ਡਿੱਠਾ, ਜਦੋਂ ਕਿਨਾਰੇ ਵਲ ਪਿੱਠ ਕਰੀ ਨਹਾ ਰਹੇ ਸਨ ਨਦੀ ਵਿਚ। ਬਾਹਰ ਨਿਕਲਦੇ ਹੀ ਉਡੀਕਵਾਨਾਂ ਦੇ ਸੀਸ ਝਕੇ, ਆਪ ਨੇ ਬੀ ਸੀਸ ਝਕਾਇਆ। ਦਾਸ ਨੇ ਚਾਦਰਾ ਦਿਤਾ ਜੋ ਆਪ ਨੇ ਲਪੇਟ ਲਿਆ। ਫੇਰ ਦਾਸ ਨੇ ਪਰਨਾ ਦਿਤਾ, ਦੂਹਰੇ ਸੂਤ ਦੇ ਖੱਦਰ ਦਾ ਪਿੰਡਾ ਪੁੰਝਣ ਨੂੰ। ਆਪ ਨੇ ਪਰਨਾ ਪਕੜ ਲਿਆ, ਪਰ ਪਿੰਡਾ ਪੁੰਝਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਆਏ ਪਿਆਰਿਆਂ ਨੂੰ ਪੁੱਛਣ ਲੱਗੇ, ਪਵਿੱਤਰ ਪਾਵਨ ਸਰੀਰਾਂ ਦੇ ਪਾਦ ਕਮਲ ਦਿਸਣੇ ਪੂਰਨ ਭਾਗਾਂ ਨਾਲ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਕੀਤੋ ਨੇ ਜੋ ਪ੍ਰਧਾਰੇ ਹੋ.....ਸਖ ਹੈ? ਪ੍ਰਭਾਤੇ ਹੀ ਪਹੰਚਣਾ ਕੀਤੀ ਨੇ?

ਭਾਈ ਧੀਰੋ – ਪਰਮੇਸੁਰ ਜੀ ਦਾ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿ ਹੈ, ਮਿਹਰ ਹੈ, ਪਿਆਰੇ ਚਰਨ ਪਰਸਨ ਆਏ ਹਾਂ, ਆਪ ਪਿੰਡਾ ਪੂੰਝ ਲਵੋ, ਪੁਸ਼ਾਕੀ ਪਹਿਨ ਲਓ। ਪਿਆਰ ਪੁੰਜ ਪ੍ਰੀਤਮ ਦੇ ਪਵਿਤ੍ਰ ਸੋਹਲੇ ਤੇ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਕਰਨਗੇ, ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਕਰਨ ਆਏ ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਦੇ ਪਾਤ੍ਰ। ਸੁਖਾਂ ਨਾਲ, ਸਹਿਜ ਨਾਲ ਪਹਿਨ ਲਓ ਕਪੜੇ, ਪੌਣ ਦਾ ਪ੍ਰਵਾਹ ਪਾਲੇ ਅੰਗ ਵਾਲਾ ਚਲ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਪਰੇ ਕੁ ਵਾਰ ਪਰਾਲੀ ਵਿਛੀ ਪਈ ਸੀ, ਪਿੰਡਾ ਪੂੰਝ ਕੇ ਇਸ ਪਰਾਲੀ ਤੇ ਆ ਪਹੁੰਚੇ, ਪਵਿੱਤ੍ਰ ਆਤਮਾ ਜੀ ਤੇ ਪਹਿਨ ਲਈਓ ਨੇ ਨਵੀਂ ਪੁਸ਼ਾਕੀ, ਪਾਸ ਆ ਗਏ ਪ੍ਰੇਮੀ ਤੇ ਪ੍ਰਣਾਮ ਕਰਕੇ ਪੌਢ ਗਏ ਪਰਾਲੀ ਉਤੇ। ਹੁਣ ਆਪ ਬੋਲੇ – ਜੀਓ ਆਇਆ ਨੂੰ; ਕਿੱਦਾਂ ਆਏ ਹਨ, ਮੇਰੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਪਿਆਰੇ?

ਅਜਿੱਤਾ – ਆਏ ਹਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਢੂੰਡਦੇ ਆਪ ਦੇ ਦੁਆਰੇ। ਸੁੰਹ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੀ ਕਿਤੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਆਪਣੇ ਵਰਗੇ ਕੀਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ। ਸੰਗਤਾਂ ਆਉਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਤਿਹਾਏ ਮ੍ਰਿਗਾਂ ਵਾਂਗੂੰ ਥਲਾਂ ਤੋਂ ਮੁੜ ਮੁੜ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਤ੍ਰਿਖਾ ਤ੍ਰਿਖਾ ਕੂਕਦੀਆਂ। ਦੱਸ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ, ਨਾ ਸਾਨੂੰ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਪਾਸ ਦਸਾਉਂਦੇ ਕਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਆ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਕਿਤੇ ਛੁਪ ਬੈਠਾ ਏ, ਸੀਨੇ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਲੈ ਕੇ ਸੋਹਣੀ ਸੂਚਤ ਵਾਲਾ, ਜਿਸ ਦੀ ਸੂਚਜ–ਜੋਤਿ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਛੁਪਾ ਸਕਦਾ ਸੀ ਕੋਈ? ਤੂੰ ਲਾਇਆ ਸੀ ਤਿਲਕ ਸੋਹਣੇ ਅੰਗੂਠੇ ਨਾਲ ਗੁਰਿਆਈ ਦਾ ਜੋਤਿ ਤੋਂ ਜਗੀ ਜੋਤਿ ਦੇ ਮਸਤਕ ਤੇ; ਕਰ ਉਂਗਲੀ ਉਸ ਪਾਸੇ, ਜਿੱਥੇ ਤੇਰਾ ਟਿਕਿਆ ਸੋਹਣਾ ਜਾ ਟਿਕਿਆ ਹੈ।

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ (ਨੈਣ ਭਰ ਕੇ, ਬੁੱਲ੍ਹ ਟੁੱਕ ਕੇ, ਲੰਮਾ ਸਾਹ ਲੈ ਕੇ ਤੇ ਇਧਰ ਉਧਰ ਤੱਕ ਕੇ) - ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਦਰ ਭਗਤੀ ਦਾ ਹੈ, ਭਗਤੀ ਦਾ ਘਰ ਨੀਵਾਂ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਨੇ ਉਸ ਗਰ ਨਾਨਕ ਅੱਗੇ ਨਿੰਮਤਾ ਧਾਰੀ, ਧਰਤੀ ਦੀ ਸਾਰੀ ਨਿੰਮਤਾ ਉਸ ਦੀ ਝੋਲੀ ਜਾ ਪਈ। ਗਰਿਆਈ ਹੋਈ ਗਰ ਆਪਨ-ਵਡਿਆਈ। ਨਹੀਂ ਸੀ ਚਾਹੁੰਦਾ ਗੁਰੂਆਈ (ਵਡਿਆਈ) ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਪਿਆਰਾ – ਨਿਮਰਤਾ<sup>-</sup>ਦਾ ਅੳਤਾਰ – ਅੰਗਦ॥ ਮੱਲੋਂ ਮੱਲੀ ਪਾਈ ਉਸ ਦੀ ਝੋਲੀ ਸੋਹਣੇ ਨੇ, ਹੋਰ ਜੋ ਉਸ ਵਰਗਾ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕੋਈ। ਹਾਂ ਧੂਰੋਂ ਹੁਕਮ ਸੀ ਧੂਰ ਦਾ ਖੇਲ੍ਹ ਸੀ ਕੋਈ, ਅਚਰਜ ਖੇਲ੍ਹ। (ਸਿਰ ਹਿਲਾ ਕੇ) ਹਾਂ ਬਈ ਗੁਰਮੁਖੋ! ਅਸਲ ਦੂਏ ਇਕੋ ਜੋਤਿ ਦੀਆਂ ਮੂਰਤਾਂ ਸਨ, ਇਕ ਸੀ ਗੁਰੂ ਪੂਰਨ, ਦੂਸਰਾ ਸੀ ਸਿੱਖ – ਪੂਰਨ ਸਿੱਖ, ਦੋਹਾਂ ਵਿਚ ਸੀ ਪੂਰਨਤਾ। ਪਰ ਇਕ ਬਣਿਆ ਦੇਣਹਾਰ ਤੇ ਇਕ ਬਣਿਆ ਲੈਣਹਾਰ। ਖੇਲ੍ਹ ਸੀ ਮਾਲਕ ਦਾ ਭੁੱਲੇ ਭਟਕੇ ਜਗਤ ਨੂੰ ਨਮੂਨਾ ਦੱਸਣਾ ਸੀ ਗੁਰੂ ਦਾ ਤੇ ਸਿੱਖ ਦਾ। ਦਿਖਾ ਦਿਤਾ। ਹੋਰ, ਜੋਤਿ ਨਿਰੰਜਨੀ ਸੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਤੇ ਜੋਤਿ ਨਿਰੰਜਨੀ ਹੈ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਖੇਲ੍ਹ ਕੀਤੇ ਨੇ। ਹੁਣ ਦੇਖੋ ਚੋਜ; ਉਹ ਬੀ ਛਪ ਗਿਆ ਤੇ ਉਹ ਬੀ ਛਪ ਗਿਆ ਏ (ਦੋ ਤ੍ਰੈ ਟੇਪੇ ਨੈਣਾ ਵਿਚ ਡਲੁਕਦੇ ਡਲੁਕਦੇ ਹੇਠਾਂ ਢਹਿ ਪਏ।) ਉਹ ਛਪ ਬੈਠਾ ਏ ਅੰਗਦ ਦੇ ਹੀਏ ਤੇ ਅੰਗਦ ਛਪ ਬੈਠਾ ਏ – ਗਰੂ ਜਾਣੇ ਕਿਥੇ – ਗਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਪ੍ਰੇਮ ਝੋਲੀ। ਰਜ਼ਾ, ਦੋਹਾਂ ਦੀ ਰਜ਼ਾ। (ਸਿਰ ਹਿਲਾ ਕੇ) ਅਸੀਂ ਸਿਖ, ਸਾਡਾ ਜ਼ੋਰ ਨਹੀਂ, ਸਾਡੇ ਲਈ ਹੈ ਰਾਜ਼ੀ ਰਹਿਣਾ ਸਿਰ ਧਰ ਕੇ ਮਹਾਠ ੳਤੇ ਰਜ਼ਾ, ਰਜ਼ਾ ਰਜ਼ਾ (ਨੈਣ ਮੀਟ ਲਏ)

ਭਾਈ ਧੀਰੋ – ਜੀਓ ਜੀ! ਜੇ ਦੋਹਾਂ ਨੇ ਛਪ ਹੀ ਜਾਣਾ ਸੀ ਤਾਂ ਗੱਦੀ ਦੇਣ ਦਾ, ਟਿੱਕਾ ਦੇਣ ਦਾ, ਮੱਥਾ ਟੇਕ ਕੇ ਸਾਨੂੰ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਪੈਰੀਂ ਪਾਉਣ ਦਾ, ਹਾਂ ਲੜ ਲਾ ਦੇਣ ਦਾ ਕੀ ਸੀ ਭੇਤ? ਸੀ ਨਾ ਕੋਈ ਮਤਲਬ?

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ (ਨੈਣ ਖੋਹਲ ਕੇ) – ਆਪ ਜੋ ਚੱਲੇ ਸਨ, ਆਪਣੀ ਥਾਂ ਗੁਰੂ ਜੋਤਿ ਜਗਦੀ ਰੱਖਣ ਦਾ ਸੀ ਸਾਰਾ ਖੇਲ੍ਹ, ਪਤੰਗਿਆਂ ਲਈ ਜੋਤਿ ਨਾ ਹੋਵੇ ਉਹਲੇ।

ਸੈਦਾ – ਗੁਰੂ ਕੀ ਰਜ਼ਾ ਸਿਰ ਮੱਥੇ ਤੇ, ਹੁਣ ਪਤੰਗਿਆਂ ਨੂੰ ਫੇਰ ਹਨ੍ਹੇਰਾ, ਕੌਣ ਸਾਂਭੇ ਭਟਕਦਿਆਂ ਨੂੰ?

> ਸਾਧਾਰਣ – ਜਿਸਨੂੰ ਦਾਨ ਕਰ ਗਏ ਸਾਂਭਣ ਤਾਨ। ਅਜਿੱਤਾ – ਸਾਂਭਣ ਤਾਣ ਵਾਲੇ ਬੈਠੇ ਛੱਡ!

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ – ਜੇ ਛੱਡ ਬੈਠ ਤਾਂ ਤਾਣ ਹੁੰਦੇ ਤਾਣ ਨਾ ਵਰਤਿਆ। ਪੂਰਨ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜੀਓ, ਤਾਣ ਹੁੰਦੇ ਹੋਏ ਨਿਤਾਣਾ। ਪੂਰਨ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜੀਓ, ਤਾਣ ਹੁੰਦੇ ਹੋਏ ਨਿਤਾਣਾ। ਪੂਰਨ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਨਾ – ਬੇਪਰਵਾਹ!

ਅਜਿੱਤਾ – ਬੇਪਰਵਾਹ ਹੀ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ ਨਾ ਜੀ ਦੀ ਸੰਭਾਲ।

ਬਾਬਾ ਬੱਢਾ ਜੀ - ਸੱਚ।

ਅਜਿੱਤਾ - ਕਰਾ ਨਾ!

ਬਾਬਾ ਜੀ – ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਅਜਿੱਤਾ – ਸਾਨੂੰ ਨਹੀਂ ਦੀਹਦਾ।

ਬਾਬਾ ਜੀ – ਕਰਦਾ ਨਹੀਂ ਦੀਹਦਾ, ਇਹੋ ਬੇਪਰਵਾਹੀ ਹੈ, ਪਿਆਰ ਕਰਦਾ ਹੈ ਇਹੋ ਸੰਭਾਲ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਪ੍ਰੇਮ ਦੇ ਰੰਗ ਵਿਚ ਮਗਨ ਬੈਠਾ ਹੈ, ਇਹ ਬੇਪਰਵਾਹੀ ਹੈ। '

ਰੰਗਿ ਹਸਹਿ ਰੰਗਿ ਰੋਵਹਿ ਚੁਪ ਭੀ ਕਰਿ ਜਾਹਿ॥ ਪਰਵਾਹ ਨਾਹੀ ਕਿਸੈ ਕੇਰੀ ਬਾਝੁ ਸਚੇ ਨਾਹ॥ ਅੰਗ -੪੭੩

ਆਪਣੇ ਨਾਹ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਮਗਨ ਹਨ, ਬੇਪਰਵਾਹ ਹਨ, ਹੋਰ ਸਾਰੇ ਤੋਂ ਜੋ ਅ+ਨਾਹ ਹੈ।

ਅਜਿੱਤਾ – ਠੀਕ, ਪਰ ਬਾਬਾ ਜੀ! ਨਾਂਹ ਦੇ ਦਰ ਆਈਆਂ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦੀ ਚਾਹ ਵਾਲੀਆਂ, ਤਾਂ ਨਾਂਹ ਦੀਆਂ ਹੀ ਹੋਈਆ। ਨਾਹ ਦੀ ਪਰਵਾਹ, ਦਰਸ ਪਿਆਸਿਆਂ ਦੀ ਸੰਭਾਲ ਤੇ ਨਾਹ-ਅਪ੍ਰੇਮਣਾਂ ਵਲੋਂ ਬੇਪਰਵਾਹੀ, ਇਹ ਤਾਂ ਢੁਕਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਹਨ।

ਬਾਬਾ ਜੀ – ਪਹਿਲੋਂ ਤਾਂ ਮੁਸਕਰਾਇਆ, ਫੇਰ ਨੈਣ ਮੀਟ ਗਿਆ, ਫੇਰ ਖੋਹਲੇ ਤੇ ਬੋਲਿਆ, ਅਰਦਾਸ, ਹੈ ਗੁਰ ਸਿੱਖੋ! ਜੋ ਵਿਛੋੜੇ ਦੀ ਨੈਂ ਦਾ ਪੁਲ ਹੈ। ਆਓ ਅਰਦਾਸ ਦੇ ਪੱਲੇ ਲੱਗੀਏ। ਇਕ ਸਿੱਖ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਦੋ ਹੋਣ ਤਾਂ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤੇ ਜੇ ਪੰਜ ਹੋ ਜਾਣ ਤਾਂ ਪਰਮੇਸ਼ੁਰ। ਆਓ ਅਰਦਾਸ ਕਰੀਏ, ਪੰਜੇ ਰਲ ਕੇ ਪਰਮ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ੁਰ ਅੱਗੇ ਜੁੜ ਕੇ, ਤੇ ਫੇਰ ਤੁਰ ਪਈਏ। ਅਰਦਾਸ ਲੈ ਚੱਲੇਗੀ, ਅਰਦਾਸ ਸੁਣਨ ਵਾਲੇ ਦੇ ਕੋਲ। ਇਹ ਆਖ ਕੇ ਬਾਬਾ ਉਠਿਆ, ਬਾਕੀ ਦੇ ਬੀ ਖੜੋ ਗਏ ਹੱਥ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਤਾਂ ਬਾਬਾ ਬੋਲਿਆ–

ਹੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ! ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਆਕੁਲ ਹਨ, ਪ੍ਰੇਮੀ ਵੈਰਾਗ ਵਿਚ ਹਨ, ਲੜ ਲੱਗੇ ਬਿਰਹੇ ਕਰਦੇ ਹਮ ਕਰ ਮਿਹਰਾਮਤ, ਬਹੁੜ ਤੇ ਦੇਹ ਦੀਦਾਰ। ਜਾਮਾ ਪਲਟ ਕੇ, ਸੋਹਣਾ ਜਾਮਾ ਹੋਰ ਧਾਰ ਕੇ ਅਛੁਪੇ ਰਹੇ। ਅਛੁਪੇ ਰਹੇ ਹੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ! ਛੁਪੇ ਨਾ ਰਹੋ ਸਾਥੋਂ। ਤੇਰੇ ਸਿੱਖ ਤੈਨੂੰ ਲੱਭਣ ਟੂਰਨ ਲੱਗੇ ਹਨ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਹਿਨੁਮਾਈ ਕਰੋ, ਓਥੇ ਲੈ ਚੱਲੋ, ਜਿੱਥੇ ਜੋਤਿ ਜਗਾਈ ਬੈਠੇ ਹੋ। ਹੇ ਲੋਕ ਪ੍ਰਲੋਕ ਦੇ ਸਹਾਈ! ਰਸਤਾ ਦੱਸੋ ਤੇ ਪੂਚਾ ਲਓ ਆਪਣੇ ਕੋਲ ਜਿਥੇ ਲੁਕੇ ਬਿਰਾਜ ਰਹੇ ਹੋ ਲਾਲ ਰੰਗੀਲੇ ਰੰਗ ਰੰਤੜੇ, ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ, ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ!

ਸਭ ਨੇ ਮੱਥਾ ਟੇਕਿਆ।

ਬਾਬਾ ਜੀ – ਚੱਲੋਂ ਹੁਣ ਡੇਰੇ, ਤੁਰਨ ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਤੁਰੰਤ ਕਰ ਲਈਏ, ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿ ਛਕ ਕੇ ਤੁਰ ਪਈਏ। ਹਾਂ ਜੀ ਗੁਰਮੁਖੋ! ਲਿਵ ਲਾਈਏ ਉਸ ਦੀ, ਲੈ ਚੱਲੇਗਾ ਆਪਣੇ ਕੋਲ ਆਪੇ ਓਹੋ। ਬਿਰਹੇ

ਇਕ ਛਾਏਦਾਰ ਬ੍ਰਿਛ ਦੇ ਥੱਲੇ ਕੱਚਾ ਥੜਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਪਰ ਇਕ ਟਿਕੇ ਹੋਏ ਤੇ ਪ੍ਰਬੁੱਧ ਚਿਹਰੇ ਵਾਲੀ ਮਾਈ ਝਾੜੂ ਦੇ ਰਹੀ ਹੈ ਤੇ ਹੁਣ ਬੈਠੀ ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਪਾਠ ਕਰ ਰਹੀ ਹੈ, ਮਾਨੋਂ 'ਸ਼ਾਂਤੀ' ਰੂਪਧਾਰੀ ਹੋਈ ਬੈਠੀ ਹੈ। ਇੰਨੇ ਨੂੰ ਇਕ ਹੋਰ ਬੀਬੀ ਜੋ ਇਸ ਤੋਂ ਚੰਗੀ ਛੋਟੀ ਉਮਰਾ ਦੀ ਹੈ, ਆ ਗਈ ਤੇ ਸਿਰ ਨਿਵਾ ਕੇ ਲਾਗੇ ਬਹਿ ਗਈ। ਜਦ ਭੋਗ ਪੈ ਚੁੱਕਾ ਤਾਂ ਪਿਛੋਂ ਆਈ ਨੇ, ਜਿਸ ਦਾ ਨਾਉਂ ਹੰਸੋ ਬਾਈ ਸੀ, ਗੱਲ ਬਾਤ ਛੇੜੀ –

ਹੰਸੋ ਬਾਈ - ਮੇਰੀ ਵੱਡ ਵਡੇਰੀ ਗੁਰਮੁਖ ਬੇਬੇ ਜੀਓ! ਮੱਥਾ ਟੇਕਦੀ ਹਾਂ।

ਵਿਰਾਈ – ਜੀਉਂਦੀ ਰਹੁ, ਜੁਆਨੀਆਂ ਮਾਣੇਂ, ਕਰਤਾ ਪੁਰਖ ਚੇਤੇ ਰਹੀ।

ਹੰਸੋ – ਤੁਸਾਂ ਦੀਆ ਅਸੀਸਾਂ ਲੱਗਣ। ਭਲਾ ਬੇਬੇ! ਏਥੇ ਆਪ ਕਾਸ ਨੂੰ ਪਏ ਝਾੜੂ ਕਰਦੇ ਹੋ?

ਵਿਰਾਈ – ਏਥੇ ਪਹਿਲਾਂ ਸਤਿਗੁਰ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਹੋਏ ਸਨ। ਬੀਬਿਆਂ! ਭਾਗ ਭਰਿਆ ਥੜਾ ਏ।

ਹੰਸੋ - ਸਤਿਗੁਰ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ?

ਵਿਰਾਈ – ਹਾਂ ਕਾਕੀ! (ਲੰਮਾ ਠੰਢਾ ਸਾਹ ਲਿਆ, ਹੰਸੋ ਦੇ ਬੀ ਨੈਣ ਭਰ ਆਏ।)

ਹੰਸੋ - ਮੈਂ ਤਾਂ ਕਿਸ਼ਤਵਾੜ ਗਈ ਹੋਈ ਸਾਂ, ਅੰਤਲੇ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾ ਹੋ ਸਕੇ, (ਅੱਥਰੂ ਵਗ ਟੂਰੇ) ਭਾਗ!

ਵਿਰਾਈ – ਰਜ਼ਾ ਮਾਲਕ ਦੀ। .....ਹਛਾ, ਬਾਣੀ ਨਾ ਵਿਸਰੇ, ਨਾ ਨਾਮ ਭੁੱਲੇ, ਧਿਆਨ ਰਹੇ ਚਰਨਾਂ ਵੱਲ, ਰਜ਼ਾ ਲੱਗੇ ਮਿੱਠੀ, ਹਾਂ ਬੱਚੀ, ਇਹ ਚਾਰ ਅੱਖਰ ਹਨ ਜੋ ਪਕਾਈਏ ਤਾਂ ਵਿਛੁੜ ਕੇ ਬੀ ਨਹੀਂ ਵਿਛੁੜੀਦਾ।

ਪਰ....(ਮੋਤੀਆਂ ਦੀ ਲੜੀ ਵਾਂਗ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਅੱਥਰੂ ਵਗ ਟੁਰੇ)

ਹੰਸੋ – ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਧੰਧਾਲ, ਭਾਦੋਂ ਦੇ ਗਏ.....ਬੇਬੇ ਜੀ, ਹੁਣ ਖਹਿੜੇ ਛੁਟੇ ਨੇ। ਮੈਂ ਕਿਹਾ, ਘਰ ਵਾਲੇ ਨੂੰ ਪਹਿਲੋਂ ਗੁਰਦਵਾਰੇ ਚੱਲ, ਕਰਤਾਰਪੁਰੇ ਫੇਰ ਪਿੰਡ। ਅਸੀਂ ਗਏ–ਦਰਬਾਰ ਕਰਤਾਰ ਪੁਰ। ਲੋਕੀ ਵੇਖੇ ਓਥੇ, ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ ਲਖਮੀ ਦਾਸ ਦੇਖੇ, ਮਾਤਾ ਜੀ ਤੱਕੇ ਪਰ ਗੁਰ ਨਾਨਕ ਬਿਨਾ ਹਾਇ..ਗੁਰ ਨਾਨਕ ਬਿਨ..ਔਂਤਰਾ ਜੀ ਨਾ ਹੀ ਖਲੋਵੇ। ਭੈੜੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਹਨੇਰਾ ਪਿਆ ਛਾਵੇਂ ਨੇ! ਆਖਾਂ ਗੁਰੂ! ਤੂੰ ਤਾਂ ਜਾਣ ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ ਸੈਂ, ਕਿਵੇਂ ਟੁਰ ਗਿਓਂ? ਤੈਂ ਜਗਤ ਹਨ੍ਹੇਰਾ ਦੂਰ ਕੀਤਾ ਸੀ, ਆਪ ਕਿਉਂ ਛਪ ਗਿਓਂ? ਰੋਵਾਂ...ਪਰ ਕੀ ਬਣੇ। ਸੈਦੋ ਆ ਗਿਆ, ਮੈਂ ਧਾ ਕੇ ਚਰਨੀ ਪਈ, ਵੀਰਾ ਦੱਸ ਮੇਰਾ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਕਿੱਥੇ ਵੇ? ਮੇਰਾ, ਮੇਰਾ, ਅੇਰਾ ਆਪਣਾ ਗੁਰੂ ਕਿੱਥੇ ਵੇ? ਮਰਦ, ਬੇਬੇ! ਮਰਦ ਦੇ

ਅੱਥਰੂ ਬੀ ਢਹਿ ਪਏ। ਕੁਛ ਚਿਰ ਪਿਛੋਂ ਬੋਲਿਆ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ, ਕਾਕੀ! ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਹਈ ਅੰਗਦ ਗੁਰੂ ਦੇ ਦਿਲ ਸ਼ੀਸ਼ੇ ਵਿਚ ਬੈਠਾ ਹੋਇਆ। ਬੇਬੇ! ਮੈਂ ਸੋਚਾਂ, ਦਿਲ ਸ਼ੀਸ਼ਾ ਹੁੰਦਾ ਏ? ਪਿਆਰਾ ਓਥੇ ਬਿਠਾ ਲਈਦਾ ਏ, ਹੈਂ! ਸੋਚ ਸੋਚ ਮੈਂ ਆਖਿਆ, ਭਾਈਆ! ਲੈ ਚਲ। ਆਖਣ ਲੱਗਾ, ਹੈ ਤੇ ਧਰਤੀ ਤੇ ਪਰ ਕਿਤੇ ਛੁਪਾ ਬੈਠਾ ਏ, ਭਾਲ ਕਰ ਤੇ ਲੱਭ ਲੈ। ਆਪ ਲੱਭਿਆ ਕਦਰ ਪੈਂਦੀ ਏ। ਸੀਂਦੀ ਮਿਲ ਪਏ ਤਾਂ ਪੂਰਾ ਮੁੱਲ ਨਹੀਂ ਪਾਈਦਾ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕੁਛ ਆਖਦਾ-ਆਖਦਾ ਨੈਣ ਭਰਦਾ ਭਰਦਾ ਭਾਈ ਸੈਦੋ ਟੂਰ ਗਿਆ। ਮੈਂ ਫੇਰ ਛੇਤੀ ਕੀਤੀ ਪਿੰਡ ਅੱਪੜਨ ਦੀ। ਸੰਘਰ ਆਪਣੇ ਘਰ ਆਈ। ਮੈਂ ਜਾਤਾ ਸੀ ਕਿ ਘਰੇ ਹੋਣਗੇ, ਆਪਣੇ ਪਿੰਡ ਛਪ ਕੇ ਬੈਠੇ ਹੋਏ। ਮੈਂ ਕਾਹਲੀ ਕਾਹਲੀ ਗਈ, ਜਾ ਅੰਮਾਂ ਖੀਵੀ ਨੂੰ ਮੱਥਾ ਟੇਕਿਆ। ਪੁਛਿਆ, ਮਾਂ ਜੀ! ਕਿੱਥੇ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਸਾਜੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ, ਤੁਹਾਡੇ ਮਾਲਕ ਤੇ ਮੇਰੇ ਗੁਰੂ ਜੀ। ਨੈਣ ਭਰ ਆਏ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਤੇ ਬੁੱਲ੍ਹ ਫਰਕਣ ਲਗ ਪਏ। ਫੇਰ ਨੈਣ ਮੀਟ ਲਿਓ ਨੂੰ ਤੇ ਕਿੰਨੀ ਵੇਰੀ ਆਖਿਓ ਨੇ ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ, ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ। ਬੇਬੇ! ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਆਖਣ ਵਿਚ ਕਿੰਨਾ ਸੀ ਵਿਯੋਗ, ਹਾਇ ਮੈਂ ਕੰਬ ਗਈ, ਮੈਂ ਰੋ ਪਈ - ਗਰ ਨਾਨਕ ਬਿਨ ਜਗਤ ਸੱਖਣਾ। ਫੇਰ ਮਾਂ ਜੀ ਨੇ ਮੇਰੇ ਵਲ ਤੱਕਿਆਂ – ਕਾਕੀ! ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਦੇਹੀ ਦੇ ਦਿਤੀ ਤੱਤਾਂ ਨੂੰ ਆਪ ਹੋ ਗਏ ਰੱਬ ਰੂਪ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜਯੋਤੀ ਧਰ ਦਿਤਿਓ ਨੇ ਮੈਰੇ ਮਾਲਕ ਵਿਚ, ਉਹ ਬੀ ਹੋ ਗਏ - ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ। ਪਰ ਕੌਣ ਜਾਣੇ ਭੇਤ ਇਨ੍ਹਾਂ ਰੱਬ ਹੁੰਦਿਆਂ, ਰੱਬ ਨੂੰ ਪਿਆਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ। ਪਿਆਰਾਂ ਦੇ ਖੋਭ; ਅਣੀਆਲੇ ਤੀਰ ਚੁੱਭਣ ਦਾ ਪਤਾ ਲੱਗੇ, ਚੁੱਭਣ ਤਾਂ ਪੀੜਾਂ, ਚੁੱਭਣ ਤਾਂ ਪੀੜਾਂ ਦੇ ਰਸ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਅੰਦਰ ਲੈ ਕੇ ਮੇਰੇ ਸਾਈਆਂ ਜੀਓ, ਕਿਤੇ ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ...ਹੋ ਬੈਠੇ ਨੀ।

ਬੇਬੇ ਜੀ! ਮੈਨੂੰ ਸਮਝ ਨਾ ਪਈ, ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਕਿਹਾ ਕਿਉਂ? ਤਾਂ ਮਾਂ ਜੀ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ ਉਹ ਬੈਠ ਗਏ ਹਨ ਗੁਰੂ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਕਿਤੇ ਸਾਰੀ ਸੋਚ ਤੋਂ ਨਿਰ.....ਹੋ ਕੇ। ਮੈਨੂੰ ਮੈਨੂੰ ਚੇਤੇ ਨਹੀਂ ਰਿਹਾ ਬੇਬੇ! ਉਹ ਕੁਛ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ, 'ਨਿਰ' ਤੇ ਪਿੱਛੇ ਸੀ 'ਪ' ਅੱਖਰ।

ਵਿਰਾਈ – ਬੱਚੀ! ਉਨ੍ਹਾਂ ਕਿਹਾ ਹੋਣਾ ਏ ਨਿਰਵਿਕਲਪ ਤੇ ਪਹਿਲਾਂ ਕਿਹਾ ਹੋਣਾ ਏ – ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ।

ਹੰਸੋ – ਹਾਂ, ਹਾਂ, ਇਹੋ ਜੀ। ਇਹ ਕੀ ਹੁੰਦਾ ਏ? ਵਿਚਾਈ – ਸੋਚ, ਫਿਕਰ ਫੁਰਨੇ ਛੋੜ ਕੇ ਇਕ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰੀਤਮ ਵਿਚ ਲਿਵ ਲਾ ਕੇ ਗੁੰਮ ਹੋ ਕੇ ਰਹਿਣਾ।

ਹੰਸੋ – ਤੇ ਆਪ ਜੋ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਹੋ ਗਏ, ਫੇਰ ਕੀ?

ਵਿਰਾਈ – ਤੈਨੂੰ ਜੋ ਕਿਹਾ ਸੀ ਮਾਤਾ ਜੀ ਨੇ – ਕੌਣ ਜਾਣੇ ਭੇਤ ਇਨ੍ਹਾਂ ਰੱਬ ਰੂਪਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ – ਤਰੰਗਾਂ ਦੇ। ਗੱਲਾਂ ਦੇ ਗਿਆਨ ਕੁੜੀਏ ਹੋਰ, ਨੇਹੁੰ ਲੱਗਿਆਂ ਦੇ ਗਿਆਨ ਵੱਖਰੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਤੋਂ ਵਿਛੁੜਨਾ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਲਈ ਹੈ ਵੱਡੀ ਤੋਂ ਵੱਡੀ ਪੀੜਾ, ਹੁਣ ਗੁਰੂ ਦੇ ਧਿਆਨ ਤੋਂ ਨਾ ਵਿਛੁੜਨਾ ਓਸ ਪੀੜਾ ਦੀ ਹਈ ਦਾਰੂ। ਸਮਝਿਆ ਈ?

ਹੰਸੋ (ਠੰਢਾ ਸਾਹ ਲੈ ਕੇ ਤੇ ਕੰਬ ਕੇ) – ਹਾਂ ਬੇਬੇ ਕੁਸ਼-ਕੁਸ਼ ਸਮਝਿਆ। ਬੇਬੇ ਜੀ! ਮੈਂ ਅੰਮਾਂ ਖੀਵੀ ਜੀ ਨੂੰ ਪੁੱਛਿਆ – ਬੀਬੀ ਮਾਂ ਜੀ! ਮੈਨੂੰ ਦੱਸ ਦਿਓ ਕਿੱਥੇ ਛੁਪ ਬੈਠੇ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ! ਮੈਂ ਦੂਰੋਂ ਤੱਕ ਕੇ ਠਰ ਜਾਸਾਂ, ਬੁਲਾਉਣ ਨਾਂਹ ਲੱਗੀ, ਮੱਥਾ ਨਾਹ ਟੇਕਣ ਲੱਗੀ, ਦੂਰੋਂ-ਦੂਰੋਂ ਇਕ ਝਾਕਾ ਲੈ ਕੇ ਮੁੜ ਆਸਾਂ। ਹਾਂ, ਮਾਂ ਜੀ! ਬਰਫ ਦੇ ਗੋਹੜੇ ਵਾਂਗੂੰ ਜਾਸਾਂ ਮਲਕੜੇ-ਮਲਕੜੇ ਖੜਾਕ ਨਾਹ ਹੋਣ ਦੇਸਾਂ ਪੈਰਾਂ ਦਾ ਜ਼ਰਾ ਬੀ, ਤੇ ਮੁੜ ਆਸਾਂ ਰੂੰ ਦੇ ਗੋਹੜੇ ਵਾਂਗ ਛੋਪਲੇ।

ਮੈਨੂੰ ਦੱਸ ਦਿਓ ਬੀਬੀ ਮਾਂ ਜੀ! ਤਾਂ ਲੰਮਾ ਸਾਹ ਲੈ ਕੇ ਬੋਲੇ, ਕਾਕੀ! ਮੈਨੂੰ ਉਹ ਦੱਸ ਨਹੀਂ ਗਏ। ਨਹੀਂ....ਉਹ ਤਾਂ ਦੱਸ ਦੇਂਦੇ, ਮੈਂ ਹੀ ਕਹਾ ਸੀ ਕਿ ਜੀ ਜੇ ਤੁਸਾਂ ਨੂੰ ਭਾਉਂਦੀ ਏ ਨਿਰਵਿ...ਪ, ਕੀਹ ਕਿਹਾ ਸਾ ਜੋ ਨਿਰਵਿਲ....ਪ?

ਵਿਰਾਈ (ਮੁਸਕ੍ਰਾ ਕੇ) - ਨਿਰਵਿਕਲਪ।

ਹੰਸੋ – ਹਾਂ ਜੀ; ਸੜ ਜਾਏ ਸਿੱਧੀ ਜੀਭ – ਹਾਂ ਮਾਂ ਜੀ ਆਖਣੇ ਲੱਗੇ, ਮੈਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਕਿ ਜੀਓ ਜੀ; ਜੇ ਤੁਸਾਂ ਨੂੰ ਭਾਉਂਦੀ ਏ ਨਿਰਵਿਲਪ ਸਮਾਧੀ ਦੀ ਅਡੋਲ ਬੈਠਣ ਤਾਂ ਜੀ ਸਕਦੇ, ਮੈਂ ਰਜ਼ਾ ਵਿਚ ਰਾਜ਼ੀ, ਘਰ ਬੈਠੋ ਮੈਂ ਵਿਘਨ ਨਾ ਪਾਸਾਂ। ਹੋਰ ਥੇ ਬੈਠੋ ਤਾਂ ਮੈਨੂੰ ਪਤਾ ਨਾ ਦੱਸਣਾ, ਜੋ ਪ੍ਰੇਮੀ ਆ ਕੇ ਪੁੱਛਸਣ ਤਾਂ ਮੇਰੇ ਦੱਸ ਦਿਤਿਆਂ ਆਪ ਦੀ ਲਿਵ ਵਿਚ ਭੰਗ ਪੈਸੀ।

ਵਿਰਾਈ – ਕਾਕੀ! ਭੱਗ ਨਾ ਕਹੋ ਭੰਗ ਕਹ।

ਹੰਸੋ – ਤੇ ਜੇ ਮੈਂ ਕਿਹਾ ਮੈਨੂੰ ਨਹੀਂ ਪਤਾ, ਤਾਂ ਉਹ ਝੂਠ ਹੋਸੀ ਤੇ ਜੇ ਮੈਂ ਕਿਹਾ ਨਹੀਂ ਦਸਦੀ ਤਾਂ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਦੀ ਬੇ–ਅਦਬੀ ਹੋਸੀ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਬੀਬਿਆ ਉਹ ਮੈਨੂੰ ਦੱਸ ਨਹੀਂ ਗਏ। ਮੇਰੀ ਹੀ ਇੱਛਾ ਸੀ ਕਿ ਨਾ ਦੱਸਣ।

ਮੈਂ ਕਿਹਾ, ਮਾਂ ਜੀ! ਦਿਲ ਦਰਸ਼ਨਾਂ ਨੂੰ ਤੜਫਦਾ ਏ ਕਿੰਞ ਕਰਾਂ? ਉਹ ਬੋਲੇ ਸਾਡਾ ਤੜਫਦਾ ਏ, ਕਿ ਨਾ? ਮੈਂ ਕਿਹਾ ਮੈਥੋਂ ਬਹੁਤ ਵਧੀਕ। ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, ਫਿਰ ਨਾਮ ਜਪ, ਬਾਣੀ ਪੜ੍ਹ, ਖਿਆਲ ਰੱਖ ਚਰਨਾਂ ਵਲ ਤੇ ਮੰਨ ਰਜ਼ਾ, ਪਰ ਪਿਆਰ ਦੀ ਤਾਰ ਨਾ ਟੱਟੇ। ਮਿਲਣਗੇ ਆਪੇ ਜਦੋਂ ਦਿਆਲ ਹੋਣਗੇ। ਮੈਂ ਕਿਹਾ, ਮਾਂ ਜੀ! ਉਹ ਹੋਏ ਰੱਬ ਰੂਪ, ਤੁਸਾਂ ਕਿਹਾ ਏ, ਜੇ ਛਪੇ ਹੀ ਰਹਿਣ ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਤਾਂ ਮੋਏ! ਫੇਰ ਅੰਮਾਂ ਜੀ ਬੋਲੇ-ਗਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਧੂਰਾਂ ਤੋਂ ਤੂੰ ਸੱਦ ਲਿਆਈ ਸੈ ਕਿ ਮੈਂ ਲੱਭ ਲਿਆਈ ਹਾਂ। ਅਰਪ ਵਿਚ ਬੈਠਿਆਂ ਜਦ ਜਲਤੀ ਦਿੱਸ ਪਈਓ ਨੇ ਪ੍ਰਿਥੀ ਤਾਂ ਆਪੇ ਤਰਸ ਖਾ ਕੇ ਆ ਗਏ ਸਨ, ਕਿ ਨਾ ਬਚਾਉਣ ਨੂੰ? ਏਹ ਓਹੋ ਹੈਨ ਨਾ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ? ਜਦੋਂ ਪੁਕਰਾ ਪਹੁੰਚੇਗੀ, ਦੁੱਖੀ ਜਗਤ ਦੀ ਕਿਸੇ ਨਾ ਕਿੱਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪਹੁੰਚੇਗੀ, ਤਦੋਂ ਮੇਹਰ ਦੇ ਘਰ ਆ ਜਾਣਗੇ। ਤੇ ਲਾਜ ਪਾਲਣਗੇ, ਬਿਰਦ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ। ਬੇਬੇ ਜੀ! ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਾਕ ਕਹਿ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਪਿਆਰ ਦੇ ਕੇ ਟੋਰਿਆ। ਮੈਨੂੰ ਸਮਝ ਨਹੀਂ ਪਈ, ਨਾਲੇ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਬਿਹਬਲ ਹਨ ਮਾਂ ਜੀ, ਨਾਲੇ ਰਜ਼ਾ ਵਿਚ ਰਾਜ਼ੀ ਹਨ ਮਾਂ ਜੀ। ਧੰਨ ਹਨ ਬੀਬੀ ਰਾਣੇ ਮਾਂ ਜੀ।

ਵਿਰਾਈ – ਹਾਂ ਕਾਕੀ! ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਇਹੁ ਮੱਤ ਦਿਤੀ ਏ, ਜੱਗ ਵਿਚ ਵਸੋ, ਵੈਰਾਗ ਵਿਚ ਰਸੋ, ਜਾਣੋ ਗਿਆਨ ਨਾਲ, ਜੁੜੋ ਪ੍ਰੇਮ ਨਾਲ ਤੇ ਖਿੜੇ ਰਹੋ, ਮਿੱਠੇ-ਮਿੱਠੇ ਉਮਾਹ ਵਿਚ।

ਹੰਸੋ – ਪ੍ਰੇਮ ਨਾਲ ਜੋੜ ਦੇਹ ਨਾ! ਬੀਬੀ ਬੀਬੀ ਬੇਬੇ! ਥਹੁ ਲਾ ਦੇਹ ਨਾ ਕੋਈ! ਕਰਾ ਦਰਸ਼ਨ ਤੇ ਪਵੇ ਠੰਢ, ਚਾਹੋ ਦੂਰੋਂ ਦੂਰੋਂ! ਲੂਕ ਲੂਕ ਕੇ ਕਰ ਲਾਂ।

ਵਿਰਾਈ – ਦਿਆਲ ਮੂਰਤੀ ਹਨ, ਦੇਣਗੇ ਦਰਸ਼ਨ, ਰਹੀਏ ਰਜ਼ਾ ਵਿਚ ਰਾਜ਼ੀ।

ਹੰਸੋ – ਮੈਂ ਜਾਤਾ ਸੀ, ਸੰਘਰ ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਖਡੂਰ ਹੋਣਗੇ ਜ਼ਰੂਰ। ਪਹਿਲੋਂ ਇਕ ਵੇਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਖਡੂਰ ਹੀ ਟੋਰੇ ਸਨ ਨਾ, ਜਦੋਂ ਤਪ ਕੀਤਾ ਸਾ ਨੇ ਬਹਿ ਕੇ ਬਾਹਰ ਪਿੰਡੋਂ, ਛੰਭ ਲਾਗੇ ਤੇ ਬੇਬੇ ਹੁਣ ਸੁਣਿਆ ਸੀ ਕਿ ਗੱਦੀ ਬਖਸ਼ ਕੇ ਫੇਰ ਖਡੂਰ ਦੀ ਰਹਿਣ ਦੀ ਹੋਈ ਸੀ ਆਗਿਆ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ। ਫੇਰ ਮੈਂ ਤੇ ਏਸੇ ਆਸਾ ਤੇ ਆਈ ਸਾਂ ਕਿ ਸੰਘਰ ਨਹੀਂ ਮਿਲੇ ਤੇ ਜਾਂ ਤੇਰੇ ਘਰ ਹੋਣਗੇ ਜਾਂ ਤੈਨੂੰ ਥਹੁ ਹੋਸੀ...ਤੂੰ ਬੜੇ ਕੂਲੇ ਦਿਲ ਵਾਲੀਂ ਏਂ, ਪਤਾ ਹੋਵੀ ਤਾਂ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਾਦੇ ਨਾ। ਹੈਂ....ਪਰ ਤੂੰ ਆਹਨੀ ਏਂ, ਰਜ਼ਾ! ਰਜ਼ਾ ਤਾਂ ਵੱਡੇ–ਵੱਡੇ ਤਪੀਆਂ ਨੂੰ ਆਉਂਦੀ ਹੋਊ ਅਸਾਂ ਨਿਆਣਿਆਂ ਨੂੰ ਤਾਂ ਦਰਸ਼ਨ–ਦੁੱਧ ਦੀ ਭੁੱਖ ਬੇਕਲ ਕਰ ਸੁੱਟਦੀ ਏ। ਬੀਬੀ ਰਾਣੀ ਥਹੁ ਦੱਸ ਦੇਹ ਜੇ ਥਹੁ ਹਈ ਤਾਂ?

ਵਿਰਾਈ – ਕਾਕੀ! ਤੂੰ ਜੇ ਸੁੱਤੀ ਹੋਵੇਂ ਤੇ ਕੋਈ ਜਗਾਵੇ ਤਾਂ ਦੁਖ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਨਹੀਂ?

ਹੰਸੋ – ਹਾਂ ਜੀ।

ਵਿਰਾਈ – ਭਲਾ ਜੇ ਤੂੰ ਚਾਈਂ ਚਾਈਂ ਗਾਉਂ ਰਹੀ ਹੋਵੇਂ ਤੇ ਓਸ ਵੇਲੇ ਕੋਈ ਸੰਘੀ ਨਹੁੰ ਦੇ ਕੇ ਆਖੇ ਨੈਣ ਡੋਹਲ ਤੇ ਵੈਣ ਪਾ ਤਾਂ ਸਖ ਮੰਨੇ ਕਿ ਨਾ?

ਹੰਸੋ - ਨਹੀਂ।

ਵਿਰਾਈ – ਜੇ ਤੇਰੀ ਮਰਜ਼ੀ ਵਿਚ ਤੂੰ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦੀ ਕਿ ਕੋਈ ਹੱਥ ਪਾਵੇ ਤਾਂ ਤੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਜ਼ਾ ਵਿਚ ਕਿਉਂ ਆਪਣੀ ਮਰਜ਼ੀ ਦੀ ਤੁਤੀ ਵਜਾਵੇਂ?

ਹੰਸ (ਸੋਚ ਕੇ) – ਫੇਰ ਦਰਸ਼ਨ ਦੀ ਲਾਲਸਾ ਪੂਰੀ ਕਿਵੇਂ ਹੋਵੇ?

ਵਿਰਾਈ – ਜਿਸ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਧਿਆਨ ਵਿਚ ਉਹ ਮਗਨ ਹਨ, ਓਸੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਹਿਣਾ ਹੈ ਕਿ ਲੜ ਲਾਈ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਮਿਲੋ। ਕਾਹਲੀ ਬੀ ਨਾ ਕਰ ਤੇ ਨਿਰਾਸੀ ਬੀ ਨਾ ਹੋ, ਆਸਾ ਰਖ ਆਸਾ ਪੁਰਨਹਾਰ ਤੇ।

ਹੰਸੋ – ਅੱਛਾ ਬੇਬੇ! ਤੂੰ ਵੱਡੀ ਏਂ, ਤੇਰੇ ਆਖੇ ਲਗਣਾ ਏ, ਹਾਲੇ ਨਾ ਕਰਾ ਦਰਸ਼ਨ। ਮੈਨੂੰ ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਕਿਉਂ ਭਾਉਲਾ ਪੈਂਦਾ ਏ ਕਿ ਤੂੰ ਕਰਾ ਸਕਦੀ ਏਂ, ਪਰ ਹੱਛਾ ਜ਼ੋਰ ਨਹੀਂ.....ਹਛਾ ਬੇਬੇ! ਇਹ ਤਾਂ ਦੱਸ ਕਿ ਦਰਸ਼ਨਾਂ ਲਈ ਤਰਸਨਾ ਤੇ ਨੈਣਾਂ ਦਾ ਬਰਸਣਾ ਤੇ ਮਾੜਾ ਨਹੀਂ? ਹਿਆਉ ਉਛਲਦਾ ਏ, ਠਲ੍ਹੀਂਦਾ ਨਹੀਂ ਇਹ ਤਾਂ ਮਾੜਾ ਨਹੀਂ?

ਵਿਰਾਈ – ਨਹੀਂ ਇਹੋ ਤਾਂ ਜੀਵਨ ਹੈ। ਪਿਆਰ ਬਿਨਾਂ ਤਾਂ ਦੇਹੀ ਸੁੰਞੀ ਹੈ।

ਹੰਸੋ - ਤੇ ਇਕ ਗੱਲ ਹੋ ਪੁੱਛ ਲਵਾਂ?

ਵਿਰਾਈ - ਪੱਛ।

ਹੰਸੋ - ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸੋਨਾ ਬਨਾ ਬਣਾ ਲੈਂਦੇ ਸਨ?

ਵਿਰਾਈ - ਇਹ ਕੀ ਗੱਲ ਹੋੲ?

ਹੰਸੋ – ਕਿਸਤਵਾੜ ਇਕ ਗਧੀਲਾ ਸੀ, ਆਖਦਾ ਸੀ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜਾਣਦੇ ਸਨ, ਅ...ਸੀਰ। ਮੈਂ ਪੁਛਿਆ ਇਹ ਕੀ ਹੁੰਦਾ ਏ? ਉਹਨਾਂ ਕਿਹਾ ਰਸੈਣ।

ਵਿਰਾਈ - ਓਹਨੇ ਅਕਸੀਰ ਕਿਹਾ ਹੋਣਾ ਏਂ।

ਹੰਸੋ – ਹਾਂ ਜੀ ਇਹੋ ਭਲਾ ਉਹ ਅਕਸੀਰ ਜਾਣਦੇ ਸਨ?

ਵਿਰਾਈ – ਕਾਕੀ! ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਨਿਗਾਹ ਹੀ ਅਕਸੀਰ ਸੀ। ਨੀਵਿਆਂ ਮਨਾਂ ਨੂੰ ਉੱਚੇ ਕਰਨ ਦੀ ਰਸੈਣ।

ਹੰਸੋ - ਇਹ ਰਸੈਣ ਹੋਈ?

ਵਿਰਾਈ - ਰਸੈਣ ਕਈ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹੁੰਦੀ ਏ।

ਹੰਸੋ - ਸਮਝਾਓ ਨਾ?

ਵਿਰਾਈ – ਕਾਕੀ! ਨੀਵੀਆਂ ਧਾਤਾਂ ਨੂੰ ਉਚੀਆਂ ਬਣਾ ਦੇਣਾ, ਜਿਵੇਂ ਕਲੀ ਯਾ ਪਾਰੇ ਨੂੰ ਚਾਂਦੀ, ਯਾ ਤਾਂਬੇ ਲੋਹੇ ਨੂੰ ਸੋਨਾ ਬਣਾ ਲੈਣਾ। ਇਕ ਰਸੈਣ ਇਹ ਦਸਦੇ ਹਨ ਲੋਕੀਂ। ਇਹ ਰਸੈਣ ਬਨਾਉਣਾ ਹੈ ਮੈਲੇ ਦਿਲਾਂ ਨੂੰ ਧੋ ਕੱਢਣਾ। ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਔਗੁਣ ਕੱਢ ਕੇ ਗੁਣ ਭਰ ਦੇਣੇ, ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਧ ਉਹਨਾਂ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਨਿਰੰਕਾਰ ਦਾ ਪ੍ਰੇਮ ਭਰ ਦੇਣਾ ਤੇ ਪ੍ਰੇਮ ਭਰ ਕੇ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਨਿਰਾ ਮਗਨ ਹੀ ਨਾ ਕਰ ਦੇਣਾ ਪਰ ਪ੍ਰੇਮ ਵੰਡਣਾ ਬੀ ਸਿਖਾਲ ਦੇਣਾ, ਸਰਬੱਤ ਦੇ ਭਲੇ ਦੀ ਜਾਚ ਤੇ ਉਦਮ ਭਰ ਦੇਣਾ। ਪਾਪਾਂ ਨਾਲ ਨੀਵੇਂ ਮਨਾਂ ਨੂੰ ਸਾਂਈਂ ਪ੍ਰੀਤ ਵਾਲੇ ਉਚੇ ਮਨ, ਸਰਬੱਤ ਦੇ ਭਲੇ ਵਾਲੇ, ਬਣਾ ਦੇਣਾ। ਇਹ ਰਸੈਣ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਰਸੈਣ ਸੀ, ਉਵ॥ ਉਹ ਸਰਬੱਗ ਸੇ, ਸਰਬੱਗ।

ਹੰਸੋ - ਸਰ....ਗ ਕੀ ਕਿਹਾ ਨੇ?

ਵਿਰਾਈ – ਸਰਬੱਗ, ਪਈ ਉਹ ਸਭ ਕੁਛ ਜਾਣਦੇ ਸੀ। ਪੂਰੇ ਜੋ ਸੀ! ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਰਸੈਣ ਸੀ 'ਸਰਬੱਤ ਦਾ ਭਲਾ' ਕਰਨਾ ਸਿਖਾ ਦੇਣਾ, ਤੇ ਸਦਾ ਚਿੰਤਾ, ਫਿਕਰਾਂ, ਆਪਣੀਆਂ ਲੋੜਾਂ ਵਿਚ ਗਲਤਾਣ ਮਨ ਨੂੰ ਖੇੜੇ ਦੇ ਘਰ ਅਪੜਾ ਦੇਣਾ।

ਹੰਸੋ – ਠੀਕ ਕਿਹਾ ਨੇ, ਬੇਬੇ ਜੀ! ਤੁਸੀਂ ਕੇਡੇ ਸਿਆਣੇ ਹੋ। ਸਾਨੂੰ ਮੂਰਖਾਂ ਨੂੰ ਕੋਈ ਸੋਝੀ ਨਹੀਂ ਪਰ ਸ਼ੁਕਰ ਏ, ਅਸੀਂ ਤੁਸਾਂ ਦੇ ਲੜ ਲੱਗੇ ਹਾਂ। ਹਾਂ ਫਿਰ ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ! ਮੇਰੇ ਵਰਗੇ ਮੂਰਖਾਂ ਨੂੰ ਬੀ ਨਾਮ ਦੇ ਗਿਆ ਏ। ਪਰ ਬੇਬੇ! ਤੇਰੇ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਭਰਿਆ ਏ ਨਾ ਨਾਮ ਤੇ ਸਰਬੱਤ ਦਾ ਭਲਾ। ਮੈਂ ਬੀ ਬੇਬੇ! ਸਰਬੱਤ ਦੇ ਵਿਚੇ ਹੀ ਹਾਂ ਨਾ? ਮੇਰਾ ਬੀ ਭਲਾ ਕਰੀਂ, ਕਰਾ ਦੇਈ ਦਰਸ਼ਨ ਅੱਜ ਭਾਵੇਂ ਕੱਲ੍ਹ, ਪਰਸੋਂ। ਹੈਂ!...ਇੰਨੇ ਨੂੰ ਆਵਾਜ਼ ਆਈ ਬੇਬੇ! ਬੇਬੇ?

ਵਿਰਾਈ ਕੌਣ ਏ, ਦੂਰੋਂ ਈ ਵਾਜਾਂ ਮਾਰਦਾ?

ਮਹਿਰੀ ਬੇਬੇ ਮੈਂ ਹਾਂ ਗੰਗੀ, ਤੁਸੀਂ ਅੱਜ ਕੇਡਾ ਚਿਰ ਲਾਇਆ ਏ? ਘਰ ਚੱਲੋ, ਪ੍ਰਾਹੁਣੇ ਆ ਗਏ ਨੇ ਕਿੰਨੇ ਸਾਰੇ। ਘੋੜੀਆਂ ਵੀ ਨਾਲ ਹੈਨ। ਪ੍ਰਾਹੁਣੇ ਆ ਗਏ ਨੇ। ਪੁੱਛਦੇ ਨੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਨਾਲੇ ਤੁਹਾਡੇ....ਕੇ ਆਖਾਂ...ਸੱਚੀ ਹਾਂ ਤੁਹਾਡੇ ਜੀਓ ਜੀ ਨੂੰ।

ਵਿਰਾਈ - ਉਹ ਤਾਂ ਘਰੇ ਸਨ।

ਮਹਿਰੀ – ਉਹ ਤੁਹਾਨੂੰ ਉਡੀਕ ਕੇ ਚਲੇ ਗਏ ਸਨ ਛੇਤੀ ਪੈਲੀਆਂ ਨੂੰ। ਅੱਜ ਤੁਸਾਂ ਢੇਰ ਚਿਰ ਲਾਇਆ ਏ, ਚਲੋਂ ਨਾ ਸ਼ਿਤਾਬੀ। ਪ੍ਰਾਹੁਣੇ ਕੋਈ ਵੱਡੇ ਠੱਕੁਰ ਲਗਦੇ ਨੇ।

ਵਿਰਾਈ – ਚੰਗਾ ਗੰਗੀ! ਚੱਲ ਚੱਲੀਏ ਨੀ ਹੰਸੋ ਤੂੰ ਬੀ ਚੱਲ ਮੇਰੇ ਨਾਲ ਕੁੜੀਏ! ਰੋਟੀ ਖਾ ਪੀ ਕੇ ਮੁੜੀਂ ਪਿੰਡ ਨੂੰ!

ਹੰਸੋ – ਨਾ ਬੇਬੇ! ਤੁਸੀਂ ਹੁਣ ਕਰੋ ਪ੍ਰਾਹੁਣਾਚਾਰੀ ਤੇ ਮੈਂ ਪਿੰਡ ਜਾਨੀ ਹਾਂ। ਘੋੜੀ ਤੇ ਮਹਿਰਾ ਮੇਰੇ ਨਾਲ ਆਏ ਹੋਏ ਨੂੰ, ਦੂਹਾਂ ਨੂੰ ਮਲਿਔਰੇ ਦੇ ਘਰ ਛੱਡ ਆਈ ਸਾਂ, ਓਥੋਂ ਨਾਲ ਲੈ ਕੇ ਟੂਰ ਜਾਊਂ। ਕੋਈ ਵਾਟ ਏ? ਹੁਣੇ ਰਵਾਂ ਰਵੀਂ ਪਹੁੰਚ ਜਾਨੀਆਂ! ਲੈ ਬੇਬੇ! ਮੱਥਾ ਟੇਕਨੀਆਂ ਪਰ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਨੇ ਨੀ ਮੈਂ, ਜ਼ਰੂਰ ਤੂੰਹੋਂ ਕਰਾਉਣੇ ਨੀ, ਹਾਂ ਸੰਤ ਜੁ ਹੋਈਓਂ, ਸੰਤ ਤਾਂ ਮੱਲੋਂ ਮੱਲੀ ਬੇੜੇ ਪਾਰ ਕਰਦੇ ਨੇ ਨਿਆਣਿਆਂ, ਦੇ ਬੇੜੇ ਹਾਹ। ਲੈ ਬੇਬੇ ਮੱਥਾ ਟੇਕਨੀਆਂ।

#### ਗੁਰੂ ਲਾਧੋ

ਮਾਈ ਵਿਰਾਈ ਰਵਾ ਰਵੀਂ ਘਰ ਆਈ। ਅੱਗੋਂ ਗੰਗੀ ਦੇ ਮੁੰਡੇ ਨੇ ਆਖਿਆ, ਅੰਮਾਂ! ਪਰਾਹੁਣੇ ਤਾਂ ਤਪਿਆਣੇ ਨੂੰ ਚਲੇ ਗਏ ਨੀ, ਆਂਹਦੇ ਸਨ ਹੁਣੇ ਆਉਨੇ ਹਾਂ।

> ਵਿਰਾਈ – ਆਪ ਆਏ ਹਨ ਕਿ ਨਹੀਂ? ਮੁੰਡਾ (ਮਾਂ ਵਲ ਤੱਕ ਕੇ) – ਅੰਮਾ ਕੌਣ? ਮਹਿਰੀ (ਸ਼ਰਮਾ ਕੇ) – ਕਾਕਾ! ਵੱਡੇ ਭਾਈਆ ਜੀ। ਮੁੰਡਾ – ਵੱਡੇ ਭਾਈਆ ਜੀ...ਹੈਂ ਮਹਿਮਾ ਚੌਧਰੀ? ਮਹਿਰੀ (ਝਿੜਕ ਕੇ) – ਨਾਂ ਨਹੀਂ ਲਈਦੇ ਵੱਡਿਆਂ ਦੇ।

ਮੁੰਡਾ (ਝਿਜਕ ਕੇ) – ਅਜੇ ਨਹੀਂ ਅੰਮਾਂ! ਅਜੇ ਨਹੀਂ ਚੌਧਰੀ ਆਇਆ।

ਵਿਚਾਈ - ਪ੍ਰਾਹੁਣੇ ਕੁਛ ਆਖ ਗਏ ਹਨ ਕਿ ਚੁੱਪ ਕੀਤੇ ਟੂਰ ਗਏ ਹਨ?

ਮੁੰਡਾ – ਕੁਝ ਚਿਰ ਤਾਂ ਘੋੜੇ ਤੋਂ ਉਤਰ ਕੇ ਉਡੀਕਦੇ ਰਹੇ ਤੁਸੀਂ ਨਾ ਆਏ। ਫੇਰ ਆਖਣ ਲੱਗੇ ਅਸੀਂ ਜਾਨੇ ਆਂ....ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਤਪਿਆਣੇ, ਮਾਈ ਉਥੇ ਹੀ ਹੋਣੀ ਏਂ। ਇਕ ਮੁੰਡੇ ਨੇ ਕੋਲੋਂ ਆਖਿਆ, ਉਹ ਰੋਜ਼ ਜਾਂਦੀ ਏ ਝਾੜੂ ਫੇਰਨ ਓਥੇ ਤੇ ਕਰਦੀ ਏ ਉਥੇ....ਉਂ ਉਂ ਉਂ। ਪੜ੍ਹਦੀ ਏ, ਹੈ ਨਾਂ (ਮਾਂ ਵਲ ਤੱਕ ਕੇ) ਫੇਰ ਮਾਂ! ਉਹ ਚਲੇ ਗਏ ਆਖ ਗਏ ਮੈਨੂੰ...ਨਿੱਕਿਆ! ਚੌਧਰੀ ਆਵੇ ਤਾਂ ਕਹਿ ਦੇਵੀਂ ਹਣੇ ਪਏ ਆੳਨੇ ਆਂ।

ਇਹ ਸੁਣ ਕੇ ਮਾਈ ਅੰਦਰ ਵੜ ਗਈ, ਵਿਹੜੇ ਵਿਚ ਦੋ ਇਕ ਵੱਡੇ ਮੰਜੇ ਡੁਹਾਏ; ਧੋਬੀ ਦੇ ਧੋਤੇ ਖੇਸ ਵਿਛਾਏ ਪਿੜੀਆਂ ਵਾਲੇ। ਇਕ ਦੇ ਦੱਭ ਦੀਆਂ ਵੱਡੀਆਂ ਫੂਹੜੀਆਂ ਵਿਛਾਈਆਂ। ਮੂਹੜੇ ਡਾਹੇ ਪੱਛੀਆਂ ਦੇ। ਫੇਰ ਕੁਝ ਦੁੱਧ ਬੀ ਠਾਰ ਲਿਆ ਤੇ ਛੰਨੇ ਮੰਜਵਾ ਲਏ। ਗੰਗੀ ਨੂੰ ਆਖਿਓ ਸੁ ਤੂੰ ਰੋਟੀ ਲਗ ਪਉ, ਦਾਲ ਧਰ ਦੇ ਤੇ ਆਟਾ ਗੁੰਨ ਲੈ। ਆਪ ਮਾਈ ਚਰਖੇ ਕੋਲ ਪੀਹੜੀ ਤੇ ਜਾ ਬੈਠੀ ਤੇ ਪਾਠ ਕਰਨ ਲਗ ਪਈ। ਥੋੜ੍ਹੇ ਚਿਰ ਮਗਰੋਂ ਪ੍ਰਾਹੁਣੇ ਆ ਗਏ। ਘੋੜੀਆਂ ਬਾਹਰ ਛੱਡੀਓ ਨੇ, ਨਾਲ ਆਏ ਟਹਿਲੀਏ ਪਾਸ ਤੇ ਆਪ ਅੰਦਰ ਆ ਗਏ। ਮਾਈ ਵੇਖ ਕੇ ਉਠ ਖਲੋਤੀ, ਗਲ ਪੱਲਾ ਪਾ ਲਿਆ ਤੇ ਸੀਸ ਨਿਵਾ ਕੇ ਬੋਲੀ, ਆਓ ਜੀਓ ਮੇਰੇ ਗੁਰੂ ਕੇ ਪਿਆਰਿਓ! ਜੀ ਆਓ, ਜੀਓ ਆਇਆਂ ਨੂੰ ਕੁਰਬਾਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਰਾਹਾਂ ਤੋਂ, (ਨੈਣ ਭਰ ਆਏ) ਆਓ ਡਾਰ ਵਿਛੁੰਨਣੀ ਕੂੰਜ ਨੂੰ ਸੰਭਾਲਣ ਆਇਓ! ਜੀ ਆਇਆਂ ਨੂੰ।

ਸੈਦੋ (ਵੈਰਾਗ ਵਾਲੀ ਸੁਰ ਵਿਚ) - ਰਾਜ ਕੂੰਜੋਂ ਵਿਛੁਨੀ ਡਾਰ ਆਈ ਏ ਭਾਲ ਕਰੇਂਦੀ, ਝੋਲੀ ਅੱਡ ਕੇ ਮੰਗਦੀ ਏ ਦਰਸ਼ਨ ਦੀ ਖੈਰ।

ਮਾਈ (ਤ੍ਰਬਕ ਕੇ) - ਗੁਰੂ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਗੁਰੂ ਰੂਪ ਹੋਇਓ! ਖੈਰ ਦੀ ਝੋਲੀ ਅੱਡਣੀ ਭਿਖਾਰਨ ਦਾ ਕੰਮ ਏ, ਆਓ ਲੰਘ ਆਓ, ਦਰਸ਼ਨ ਦਾਤ ਬਖਸ਼ੀ ਨੇ, ਖੈਰ ਪਾਈ ਨੇ ਪਿਆਰੇ ਦੇ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ...ਅਮੋਲਕ ਦਾਤ...।

ਸਾਰੇ ਅੱਗੇ ਵਧ ਆਏ।

ਮਾਈ - ਆਓ ਬੈਠੋ (ਮੰਜਿਆਂ ਵਲ ਹੱਥ ਕਰਕੇ)।

ਪਰ ਉਹ ਮਾਈ ਦੇ ਕਹਿਣ ਤੇ ਬੀ ਮੰਜਿਆਂ ਤੇ ਨਾਂਹ ਬੈਠੇ, ਬੈਠ ਗਏ ਹੇਠਾਂ ਫੂਹੜੀਆਂ ਉਤੇ ਪਰ ਮਾਈ ਨੇ ਛੇਤੀ ਨਾਲ ਫੂਹੜੀਆਂ ਉਤੇ ਚੌਤਹੀ ਵਿਛਾ ਦਿਤੀ ਬੈਠਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ।

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ – ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਸੁਆਰੀ ਮਾਈ! ਦੇਹ ਪਤਾ ਥਹੁ ਗੁਰੁ ਨਾਨਕ ਦਾ।

ਮਾਈ (ਹੱਥ ਜੋੜ ਕੇ) – ਤੁਸਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀਂ ਸਚਖੰਡ ਨੂੰ ਟੋਰਿਆ ਏ।

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ – ਸੱਚ ਹੈ, ਸਚਖੰਡ ਬੀ ਗਏ ਹਨ, ਪਰ ਏਥੇ ਬੀ ਰਹਿ ਪਏ ਨੇ, ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇ ਹੀਅਰੇ ਬਹਿ ਕੇ, ਪਰ ਦੀਹਦੇ ਨਹੀਂ ਸਾਨੂੰ। ਦੇਖਣਹਾਰ ਦਿਖਾ ਦੇਵੇ, 'ਨਾਨਕ ਦੇਖਿ ਦਿਖਾਈਐ ਹਉ ਸਦ ਬਹਿਹਾਰੈ ਜਾਸੁ।'

ਮਾਈ ਚੁੱਪ ਰਹੀ।

ਸੈਦੋ – ਮਾਈ! ਪੰਜ ਛੇ ਮਹੀਨੇ ਹੋ ਗਏ ਹਨ, ਗੁਰੂ ਬਾਬੇ ਨੂੰ ਅੰਗਦ ਰੂਪ ਧਾਰਿਆਂ, ਪਰ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੋਏ। ਸੰਗਤਾਂ ਨੇ ਭਾਲ ਕੀਤੀ, ਅਸਾਂ ਟੋਲ ਕੀਤੀ; ਪਰ ਨਹੀਂ ਮਿਲੇ। ਹੁਣ ਬਾਬੇ ਬਿਰਧ ਨੂੰ ਲੈ ਕੇ ਨਿਕਲੇ ਹਾਂ ਭਾਲਦੇ, ਭਲਾ ਜੇ ਕਿਤੋਂ ਖੈਰ ਪੈ ਜਾਏ। ਦਰਸ਼ਨਾਂ ਦੀ ਦਾਤ ਅਮੋਲਕ ਏ ਮਾਈ ਜੀ!

ਮਾਈ ਚੁੱਪ ਰਹੀ।

ਸਧਾਰਨਾ – ਮਾਈ ਜੀ! ਕਈ ਪ੍ਰੇਮੀ ਸੰਘਰ ਤੇ ਏਥੋਂ ਹੋ ਕੇ ਮੱਤੇ ਦੀ ਸਰਾ ਹੋ ਆਏ ਹਨ, ਹਰੀ ਕੇ ਭਾਲ ਹੋ ਹਟੀ, ਲਾਹੌਰ, ਤਲਵੰਡੀ ਸੁਲਤਾਨਪੁਰ ਸਾਰੇ ਭਾਲ ਹੋ ਚੁੱਕੀ। ਹੋਰ ਦੂਰ ਨੇੜੇ ਪਤੇ ਲੈ ਲੈ ਸਿੱਖ ਹੋ ਮੁੜੇ ਹਨ। ਅੰਤ ਅਸੀਂ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡੇ ਸਿਖ, ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰੇ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਸੁਆਰੇ, ਭਾਈ ਬ੍ਰਿਧ ਜੀ ਪਾਸ ਗਏ ਕਿ ਆਪ ਤ੍ਰਿਕਾਲਗਯ ਹੋ, ਆਪ ਹੁਣ ਸੰਗਤ ਦੀ ਬਾਹੁੜੀ ਕਰੋ। ਆਪ ਨੇ ਤਿਲਕ ਲਾਇਆ ਗੁਰੂ ਭਾਲ ਉਤੇ ਹੁਣ ਗੁਰੂ ਭਾਲ ਦਾ ਟਿੱਕਾ ਬੀ ਲਓ ਤੁਸੀਂ। ਸ ਆਪ ਟੁਰ ਪਏ ਸੰਗਤ ਦਾ ਬਚਨ ਮੰਨ ਕੇ। ਸੰਘਰ ਹੋ ਆਏ ਹਾਂ, ਮਾਤਾ ਜੀ ਆਖਦੇ ਹਨ, ਇਕਾਂਤ ਬੈਠੇ ਹਨ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਨਿਮਗਨ ਟਿਕੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਕਿੱਥੇ ਹਨ, ਮੈਨੂੰ ਨਹੀਂ ਦੱਸ ਗਏ, ਨਹੀਂ ਨਹੀਂ ਮੈਂ ਕਿਹਾ ਸੀ, ਨਾ ਦੱਸ ਜਾਓ, ਮੈਨੂੰ ਪਤਾ ਹੋਇਆ ਤਾਂ ਕਿੰਞ ਨਾ ਦਸਸਾਂ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਨੂੰ। ਮਾਤਾ ਵੈਰਾਗ ਵਿਚੋਂ ਹੈ ਆਪਣੇ ਪਤੀ ਦੇ, ਪਰ ਮਾਤਾ ਆਪਣੀ ਮਰਜ਼ੀ ਲੀਨ ਕਰ ਰਹੀ ਹੈ ਗੁਰੂ ਰਜ਼ਾ ਵਿਚ। ਆਖਦੀ ਹੈ ਗੁਰੂ ਦਾ ਬਿਰਦ ਹੈ ਸੰਗਤ ਤਾਰਨੀ, ਆਪੇ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਣਗੇ, ਹਾਲੇ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿੰਨ੍ਹਿਆਂ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਸੁਆਉ ਵਿਚ ਪ੍ਰੇਮੀ ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਹਿਣ।

ਵਿਰਾਈ – ਸੱਚ ਆਖਦੇ ਹਨ ਮਾਤਾ ਜੀ, ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੀ ਅਰਧੰਗੀ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਸਮੇਂ ਰਹੀ ਹੈ ਆਪੇ ਵਿਚ। (ਹੱਥ ਜੋੜ ਕੇ) ਧੰਨ ਮਾਤਾ ਖੀਵੀ, ਮੈਂ ਸੰਗਨੀ ਹਾਂ ਮੂੰਹ ਖੋਹਲਣੋਂ, ਤੁਸੀਂ ਗੁਰੂ ਰੂਪ ਹੋ, ਨਾਮ ਸੁਆਰੀ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਗੁਰੂ ਰੂਪ ਹੀ ਹੈ ਨਾ। ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੀ ਸਲਾਹ ਬੜੀ ਨੇਕ ਹੈ, ਛਪ ਬੈਠੇ ਦਾਤਾ ਜੀ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਰੰਗ ਵਿਚ ਭੰਗ ਪਾਉਣੋਂ ਸੰਗ ਕਰਨੀ ਮਾੜਾ ਕੰਮ ਨਹੀਂ।

ਬਾਬਾ ਜੀ – ਪ੍ਰੇਮ ਰੰਗ ਵਿਚ ਬੈਠੇ ਸਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਅਰਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਪਿਆਰੇ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਰੰਗ ਰੱਤੇ, ਪੁਕਾਰ ਪਾਈ ਪ੍ਰਿਥੀ ਨੇ, ਆ ਪਹੁੰਚੇ ਪਾਪਾਂ ਨਾਲ ਲੱਦੀ ਪ੍ਰਿਥੀ ਪਾਸ। ਪੁਕਾਰ ਪਾਉਣੀ ਰਜ਼ਾ ਮੇਟਣੀ ਨਹੀਂ, ਬਾਲ–ਧਰਮ ਹੈ। ਬਾਲ–ਸੁਭਾਵ ਨਹੀਂ ਸਿਆਣਦਾ ਮਾਂ–ਸੁਭਾਵ ਨੂੰ ਜੋ ਆਪੇ ਦੇਂਦੀ ਏ! ਲੋੜ ਵੇਲੇ ਬਾਲ ਦਾ ਰੋਣ ਬਾਲ ਦਾ ਸੂਤੇ ਰਉਂ ਹੈ।

ਵਿਰਾਈ (ਠੰਢਾ ਸਾਹ ਲੈ ਕੇ) ਸੱਚ ਕਿਹਾ ਨੇ ਬ੍ਰਿਧ ਜੀ!

ਬਾਬਾ ਜੀ – ਫੇਰ 'ਮਾਂ ਮਿਲਣ ਲਈ ਵਿਲਪਦੀ ਸੰਗਤ ਲਈ ਹੈ ਕੋਈ ਮੇਲ ਦਾ ਰਾਹ? ਦੱਸ, ਉਪਰਾਲਾ ਕਰ ਕੋਈ ਭਲੇ ਕਰਨ ਦਾ, ਜਿਵੇਂ ਟੁਰ ਕੇ ਆਏ ਹਾਂ ਦੂਰੋਂ ਤੂੰ ਭੀ ਕੋਈ ਹੀਲਾ ਹਿੰਮਤ ਕਰ।

ਵਿਰਾਈ - ਪ੍ਰਿਥੀ ਦੀ ਪੁਕਾਰ ਵਾਂਡੂ ਹੁਣ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਦੀ ਪਿਆਰ - ਵਿਲਕ ਪਹੁੰਚ ਰਹੀ ਹੈ ਪਿਆਰੇ ਜੀ ਪਾਸ, ਪਸੀਜਣਗੇ, ਪਹੁੰਚਣਗੇ, ਪਿਆਰਨੇ, ਪ੍ਰਸਾਦ ਗੁਰੂ ਦਾ ਬਿਰਦ ਹੈ। ਪਪੀਹੇ ਦੀ ਪੁਕਾਰ ਸ੍ਰਾਂਤੀ ਬੁੰਦ ਦੇ ਆਉਣ ਦੀ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਬਾਬਾ ਜੀ - ਸੱਚ ਕਿਹਾ ਹਈ ਮਾਈ! ਪਰ ਹੁਣ ਸੰਗਤ ਦੀ ਪੀੜਾ ਟੱਪ ਚੁੱਕੀਏ ਹੱਦ ਬੰਨੇ। ਹੁਣ ਬਾਹੁੜੀ ਦਾ ਵੇਲਾ ਏ। ਤੂੰ ਸੰਗਤ ਵਿਚੋਂ ਹੈਂ, ਸੰਗਤ ਦਾ ਦਰਦ ਕਰ। ਥਹੁ ਹਈ ਤਾਂ ਥਹੁ ਦੱਸ। ਦਿਲ ਤੇਰੇ ਤੇ ਆਸ ਰਖਦਾ ਏ, ਇਸਨੂੰ ਰਸਤੇ ਪਾ ਦਹੇ। ...ਹਾਂ ਦਿਲ ਪੈਰਾਂ ਨੂੰ ਤੇਰੇ ਹੀ ਦਰ ਟੋਰ ਲੈ ਆਇਆ ਏ।

ਮਾਈ ਚੁੱਪ।

ਬਾਬਾ ਜੀ - ਮਾਈ! ਚੁੱਪ ਨਾ ਧਾਰ, ਕੁਛ ਤਾਂ ਬੋਲ।

ਵਿਰਾਈ – ਪਿਤਾ ਜੀਉ ਹੋ ਆਪ; ਮੇਰੇ ਵੱਡੇ ਜੇ, ਆਪ ਨੂੰ ਮੈਂ ਕੀਹ ਰਾਹ ਦੱਸਾਂ, ਪਰ ਮੇਰਾ ਜੀ ਰੁਕ ਰੁਕ ਕੇ ਆਖਦਾ ਏ ਕਿ ਸਿੱਖ ਦੀ ਭਾਵਨਾ ਐਉਂ ਦੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ ਕਿ –

ਰਸਨਾ ਰਹੇ ਰੰਗ ਵਿਚ;

ਮਨੂਆ ਰਹੇ ਮੰਗ ਵਿਚ;

ਪਿਆਰ ਰਹੇ ਉਮੰਗ ਵਿਚ,

ਗੁਰੂ ਅੰਗ ਸੰਗ ਹੈ,

ਰਹੇ ਅੰਗ ਸੰਗ ਉਹ, ਹੋਇਗਾ ਦਿਆਲ ਤਾਂ ਦਏਗਾ ਬੁਲਾਇਕੇ।

ਬਾਬਾ ਜੀ (ਸੋਚ ਕੇ ਤੇ ਸਿਰ ਫੇਰ ਕੇ) – ਮਾਈ! ਗੁਰੂ ਨੇ ਤੈਨੂੰ ਇਹ ਕੁਛ ਬਣਾਇਆ ਕਿ ਤੇਰੀ ਇਹ ਕੁਛ ਨੇ ਗੁਰੂ ਮੇਹਰਬਾਨ ਕੀਤਾ ਤੇਰੇ ਉਤੇ?

ਵਿਰਾਈ – ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਛੂਹ ਗਈ ਪਾਰਸ ਛੂਹ ਗੁਰੂ ਦੀ, ਰੰਗ ਲਾ ਗਈ। ਲੋਹੇ ਤ੍ਰਾਂਮੇ ਦੀ ਆਪਣੀ ਮਾਂਝ, ਧੋ, ਲਿਸ਼ਕ ਚਮਕ ਨੇ ਕਦੇ ਸੋਨਾ ਬਣਾਇਆ ਏ?

ਬਾਬਾ ਜੀ – ਪਿਆਰਿਓ! ਸਮਝੇ ਓ? ਮਾਈ ਨੂੰ ਪਤਾ ਹੈ, ਪਰ ਮਾਈ ਨੂੰ ਆਗਿਆ ਨਹੀਂ ਦੱਸਣੇ ਦੀ, ਝੂਠ ਮਾਈ ਦਾ ਧਰਮ ਨਹੀਂ, ਸੱਚ ਮਾਈ ਲਈ ਅਵੱਗਯਾ ਹੈ। ਸਾਡੀ ਮਾਈ ਨੂੰ ਦੱਸਣ ਲਈ ਸੰਘੀ ਨਹੁੰ ਦੇਣਾ ਵਧੀਕੀ ਹੈ ਜੋ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਨਹੀਂ। ਆਓ ਉਠੋ! ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਕਿਸੇ ਮਿਹਰ ਛਿਨ ਵਿਚ ਆਖਿਆ ਸੀ, ਤੈਥੋਂ ਓਹਲੇ ਨਾਂਹ ਹੋਸਾਂ , ਆਂਓ ਹੁਣ ਲੱਭੀਏ ਆਪ ਬਿਰਦ ਬਾਣੇ ਦੇ ਮਾਲਕ ਨੂੰ। ਓਹਲੇ ਨਾਂਹ ਹੋਣ ਵਾਲਾ ਹੁਣ ਓਹਲਾ ਨਾ ਰਖੇਗਾ, ਗੁਰੂ ਦੀ ਸੁਗੰਧਿ ਇਸੇ ਘਰ ਹੈ, ਹੋਰ ਟੋਲ ਦੀ ਲੋੜ ਨਹੀਂ-ਆਓ ਉਠੋ।

ਸਾਰੇ ੳਠ ਬੈਠੇ, ਬਾਬੇ ਨੇ ਸਾਰੇ ਕੋਠੇ ਜੋ ਹਵੇਲੀ ਵਿਚ ਸਨ, ਦੇਖੇ। ਇਕ ਕੋਠੇ ਦੀਇਕ ਕੰਧ ਦਾ ਲੇਅ ਬਾਬੇ ਨੇ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀਂ ਉਤਰਿਆਂ ਤਾਂ ਹੇਠੋਂ ਬੂਹਾ ਨਿਕਲਿਆ, ਜੋ ਇਸ ਦਾ ਇਕ ਬਾਹਰਲਾ ਦਰ ਸੀ ਜੋ ਵਿਹੜੇ ਵਿਚ ਖੁੱਲ੍ਹਦਾ ਸੀ। ਬਾਬੇ ਨੇ ਸਾਰੇ ਲੇਅ ਲਾਹ ਸੱਟੇ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀਂ। ਫਿਰ ਕੰਡਾ ਖੋਲ੍ਹ ਕੇ ਬੂਹਾ ਖਹਲ ਲਿਆ। ਬੂਹੇ ਖੁੱਲ੍ਹੇ ਤੇ ਅੰਦਰ ਚਾਨਣਾ ਪਿਆ। ਇਕ ਨਿੱਕੇ ਜਿਹੇ ਤਖਤ ਪੋਸ਼ ਤੇ ਅਗੰਮ ਸਮਾਧਿ ਵਿਚ ਬੈਠੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦਿੱਸ ਪਏ, ਬਾਬੇ ਬੁੱਢੇ-ਵਰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਬੁੱਢੇ ਨੂੰ ਤੈਥੋਂ ਉਹਲੇ ਨਾਂਹ ਹੋਸਾਂ- ਹਾਂ ਦਿੱਸ ਪਏ ਅਜਿੱਤੇ ਨੂੰ, ਸਧਾਰਨ ਨੂੰ, ਸੈਦੋ ਨੂੰ ਤੇ ਚੱਲ ਕੇ ਆਏ ਸਾਰੇ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਨੂੰ ਜੋ ਖੜ੍ਹੇ ਸਨ ਬਾਬੇ ਦੇ ਪਿਛਵਾਰ ਦਲ੍ਹੀਜਾਂ ਲਾਗ। ਦਿੱਸ ਪਏ ਗਰੂ ਨਾਨਕ ਗਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇ 'ਹੀਏ' 'ਅੰਙਣ' ਵਿਚ ਬੈਠੇ ਹੋਏ। ਦਿੱਸ ਪਏ ਗੁੱਰੂ ਅੰਗਦ ਅਗਾਧ ਸਮਾਧਿ ਵਿਚ ਲਿਵਨੀਨ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਰੂਪ ਵਿਚ। ਚੂਪਾਤੇ ਹੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਦੇ ਮਗਰ ਆ ਖੜੋਤਾ ਚੌਧਰੀ 'ਮਹਿਮਾ' – ਮਾਈ ਵਿਰਾਈ ਦਾ ਘਰ ਵਾਲਾ ਗੁਰੂ ਕਾ ਪਿਆਰਾ ਸਿੱਖ-ਜੋ ਦੂਰ ਗਿਆ,ਖਬਰ ਪਾ ਕੇ ਕਿ ਪਾਹੁਣੇ ਆਏ ਹਨ, ਰਵਾਂ ਰਵੀਂ ਟੂਰਿਆਂ ਆ ਕੇ ਪਹੁੰਚ ਪਿਆ ਸੀ ਆਪਣੇ ਘਰ, ਠੀਕ ਵੇਲੇ ਸਿਰ ਦਰ ਖੱਲਣ ਦੇ।

#### ਪ੍ਰਤੱਖ ਦਰਸ਼ਨ

ਹਾਂ, ਦਿੱਸ ਪਏ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਬੈਠੇ ਹੋਏ ਅਡੋਲ ਸਮਾਧੀ ਵਿਚ। ਸਰੀਰ ਪਤਲਾ ਪੈ ਗਿਆ ਹੈ ਪਰ ਸ਼ਾਂਤਿ ਸਤੋਗੁਣੀ ਪ੍ਰਭਾਵ ਚਿਹਰੇ ਤੇ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਟਿਕੇ ਸਾਗਰ ਦੀ ਜਲ ਦੀ ਸਤਹ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ ਉਸ਼ਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਵੇਲੇ ਕਿ ਮੀਂਹ ਪੈ ਹਟੇ ਤੇ ਗਗਨਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਂਤਿ ਟਿਕਾਉ ਦਿਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਦੇਖਦੇ ਸਾਰ ਬਾਬੇ ਬੁੱਢੇ ਦੇ ਮੱਥੇ ਨੇ ਨਿਉਂਦੇ-ਨਿਉਂਦੇ ਧਰਤੀ ਨਾਲ ਛੂਹ ਲਈ। ਫਿਰ ਗਲ ਪੱਲਾ ਪਾ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਕੇ ਨੈਣ ਮੰਦ ਲਏ। ਸਾਰੇ ਜਣੇ ਉਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਸਤਕ ਟੇਕਦੇ, ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਹੁੰਦੇ ਅਡੋਲ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਗਏ, ਨੈਣ ਮੁੰਦੇ ਹੋਏ। ਉਸ ਚੁੱਪ ਵਿਚ ਬੁੱਢੇ ਦੇ ਅੰਦਰੋਂ ਅਰਦਾਸ ਉਠੀ-ਚੁੱਪ ਅਰਦਾਸ–ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਦਰ ਅੱਪੜੀ। ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਨੈਣ ਖੁੱਲ੍ਹ ਪਏ, ਅੰਦਰੋਂ ਜੂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਰੂਪ ਨੇ ਹਿਲੋਰਾ ਦਿਤਾ। ਹਾਂ ਖੁੱਲ੍ਹ ਪਏ ਨੈਣ, ਕੀ ਦੇਖਦੇ ਹਨ ਸੁਹਣੇ ਨੈਣ ਕਿ ਮੁੰਦਿਆ ਦਰ ਖੁਲ੍ਹਾ ਪਿਆ ਹੈ, ਤੇ ਦਰ ਵਿਚ ਖਲਾ ਹੈ ਗੁਰ ਨਾਨਕ ਦਾ ਪਿਆਰਾ। ਨੈਣਾਂ ਵਿਚੋਂ ਮਿਹਰ ਦੀਆਂ ਲਾਸਾਂ ਨਿਕਲੀਆਂ, ਬੱਢੇ ਦੇ ਨੈਣ ਛੱਪਰਾਂ ਤੇ ਪੈ ਕੇ ਖਹਲ ਗਈਆਂ ਉਸ ਦੇ ਮੁੰਦੇ ਨੈਣਾਂ ਨੂੰ। ਦਰਸ਼ਨ ਹੋਏ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ, ਮਿਹਰਾਂ ਮੀਂਹ ਵਸਾਂਦੇ ਨੈਣਾਂ ਦੇ। ਨੈਣ ਨੈਣਾਂ ਨਾਲ ਮਿਲੇ। ਅਦਬ ਸੁਆਰੇ ਬੱਢਾ ਜੀ ਦੇ ਨੈਣ ਛੱਪਰ ਢੈ ਪਏ। ਆਪ ਹੁਣ ਅੱਗੇ ਵਧੇ, ਧਰਤੀ ਨਾਲ ਸੀਸ ਲਾ ਕੇ ਨਮਸਕਾਰ ਕੀਤੀ ਤੇ ਬਹਿ ਗਏ ਸਨਮੁਖ ਆਸਾਵੰਦ ਕਿ ਹੁਣ ਵਸੇਗੀ ਸ੍ਰਾਂਤੀ ਬੂੰਦ, ਯੋਗ ਦਾ ਸਮਾਂ ਏ ਸ੍ਰਾਂਤੀ ਨਿਛੱਤਰ ਦਾ, ਮੇਰੀ ਚੂਪ ਅਰਦਾਸ ਅਚੂਪ ਦੇ ਘਰ ਨਾ ਆਏ, ਟਿਕੀ ਰਹੇ ਚੂਪ ਦੇ ਗਗਨ-ਮੰਡਲਾਂ ਵਿਚ। ਇੰਨੇ ਨੂੰ ਗੰਭੀਰ ਟਿਕਵੀਂ ਵੈਰਾਗ ਭਰੀ ਆਵਾਜ਼ ਆਈ -

ਜਿਸੁ ਪਿਆਰੇ ਸਿਉ ਨੇਹੁ ਤਿਸੁ ਆਗੈ ਮਰਿ ਚਲੀਐ ॥ ਧ੍ਰਿਗੁ ਜੀਵਣੁ ਸੰਸਾਰਿ ਤਾ ਕੈ ਪਾਛੈ ਜੀਵਣਾ ॥ ਅੰਗ - ੮੩

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ ਸਮੇਤ ਸਭਨਾਂ ਦੇ ਨੈਣ ਭਰ ਆਏ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਬਿਰਹਾ ਅਣੀਆਲੇ ਤੀਰ ਹੋ ਚੁਭਿਆ, ਲੂੰ ਕੰਡੇ ਹੋ ਗਏ, ਨੈਣ ਮਿਟ ਗਏ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਅਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਚੜ੍ਹਦੇ ਜਾ ਰਹੇ ਦਾ ਝਾਵਲਾ ਵੱਜਾ। ਇੰਨੇ ਨੂੰ ਫੇਰ ਇਕ ਥਰਕਵੀਂ ਸੁਰ ਵਿਚ ਆਵਾਜ਼ ਆਈ–

ਜੋ ਸਿਰੁ ਸਾਂਈ ਨਾ ਨਿਵੈ ਸੋ ਸਿਰੁ ਦੀਜੈ ਡਾਰਿ ॥ ਨਾਨਕ ਜਿਸੁ ਪਿੰਜਰ ਮਹਿ ਬਿਰਹਾ ਨਹੀ ਸੋ ਪਿੰਜਰੁ ਲੈ ਜਾਰਿ ॥ ਅੰਗ − ੮੯

ਫੇਰ ਚੁੱਪ ਛਾ ਗਈ.....ਹਾੜ ਦੀ ਤਪਸ਼ ਮਗਰੋਂ ਜਦ ਸਾਵਣ ਵੱਸਦਾ ਏ ਤਾਂ ਖੁੱਲ੍ਹ ਪੈਂਦਾ ਏ ਧਰਤੀ ਦਾ ਮੂੰਹ ਆਪੇ, ਤਿਵੇਂ ਬੁੱਢਾ ਜੀ ਦੇ ਬੰਦ ਬੁਲ੍ਹ ਬੋਲ ਪਏ ਮੱਲੋਂ ਮੱਲੀ – ਦਾਤਾ ਜੀਓ! ਆਪ ਅੰਗ ਸੰਗ ਹਨ, ਆਪਣਾ ਰੂਪ ਬਨਾਇਆ ਨੇ ਆਪ ਨੂੰ, ਆਪ ਮਿਲੇ ਹੋ, ਮਿਲੇ ਰਹੋ! ਦਾਤਾ! ਸੰਗਤਾਂ ਸਿੱਖ ਸੇਵਕ ਆਪ ਦੇ ਵਿਛੋੜੇ ਵਿਚ ਵਿਆਕੁਲ ਹਨ, ਦਿਦਾਰੇ ਦਿਓ, ਨਜ਼ਰਾਂ ਪਾਓ, ਖੇੜੇ ਲਾਓ; ਉਪਦੇਸ਼ਾਂ ਦੇ ਮੀਂਹ ਵਸਾਓ, ਪਿਆਸੇ ਪ੍ਰਿਉ ਪ੍ਰਿਉ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ। ਬਿਰਧ ਜੀ ਦੇ ਵਾਕ ਸੁਣ ਕੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਫੇਰ ਇਕ ਵੈਰਾਗਮਈ ਸਰ ਵਿਚ ਲੰਮਾ ਸਾਹ ਲੈ ਕੇ ਬੋਲੇ –

ਦੀਖਿਆ ਆਖਿ ਬੁਝਾਇਆ ਸਿਫਤੀ ਸਚਿ ਸਮੇਉ॥ ਤਿਨ ਕਉ ਕਿਆ ਉਪਦੇਸੀਐ ਜਿਨ ਗੁਰੁ ਨਾਨਕ ਦੇਉ॥

ਅੰਗ – ੧੫੦

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ (ਹੱਥ ਜੋੜ ਕੇ) – ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਆਪ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਬਣਾਇਆ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਦੀਖਯਤ ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਰਸ਼ਨਾਂ ਤੋਂ ਕਦੇ ਨਹੀਂ ਸਨ ਰੱਜਦੇ, ਹੁਣ ਕਿਵੇਂ ਰੱਜਣ? ਦਰਸ਼ਨ ਦਾਤ ਦਿਓ! ਲੱਗਿਆਂ ਦੀ ਸੁਧ ਸੰਭਾਲ ਵੀ ਆਪ ਨੂੰ ਅਣਲਗਿਆਂ ਨੂੰ ਬੀ ਲਾਉਣਾ ਹੈ ਆਪ ਨੇ।

ਗੁਰੂ ਜੀ – ਲਾਉਣ ਵਾਲਾ ਆਪ ਹੈ।...ਲਾਉਣਾ ਗਾਖੜਾ

ਕੰਮ ਹੈ..। ਲਾਉਣ ਲਾਲਚ ਨਾ ਆਵੇ; ਲੱਗੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਲਾਲਸਾ ਨਾ ਮਿਟੇ।

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ -

ਪ੍ਰਣਵੈ ਨਾਨਕੁ ਬੇਨਤੀ ਤੂ ਸਰਵਰੁ ਤੂ ਹੰਸੁ ॥ ਕਉਲੂ ਤੂ ਹੈ ਕਵੀਆ ਤੂ ਹੈ ਆਪੇ ਵੇਖਿ ਵਿਗਸੁ ॥

ਅੰਗ – ੨੩

ਗੁਰੂ ਜੀ (ਲੰਮਾ ਸਾਹ ਲੈ ਕੇ) – ਗੁਰਿਆਈ ਹੈ, ਵਡਿਆਈ। ਦੁਨੀਆ ਦੀ ਵਡਿਆਈ ਪਿਆਰੇ ਤੋਂ ਭੁਲਾਉਂਦੀ ਹੈ–

ਨਾਨਕ ਦੁਨੀਆ ਕੀਆਂ ਵਿਡਿਆਈਆਂ ਅਗੀ ਸੇਤੀ ਜਾਲਿ॥ ਏਨੀ ਜਲੀਈਂ ਨਾਮੁ ਵਿਸਾਰਿਆ ਇਕ ਨ ਚਲੀਆ ਨਾਲਿ॥ ਅੰਗ – ੧੨੯੦

ਇਹ ਐਸੀ ਦਿਲ-ਚੀਰਵੀਂ ਸੁਰ ਦੀ ਸੱਦ ਸੀ ਕਿ ਕੰਬ ਗਏ ਸਾਰੇ।

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ – ਦਾਤਾ, ਤੂੰ ਧੁਰ ਦਾ ਥਾਪਿਆ ਗੁਰੂ ਹੈਂ, ਦਾਤ ਜੋਤਿ ਤੇਰੇ ਵਿਚ ਵਸਦੀ ਏ, ਵਸਾਈ ਏ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਆਪ। ਹਾਂ! ਪਰ ਤੂੰ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਵਸਾਈ ਏ ਸਾਰੇ ਜਗਤ ਦੀ ਗਰੀਬੀ, ਨਿੰਮ੍ਰਤਾ। ਵਡਿਆਈ ਦੀ ਲੋੜ ਕਿਥੇ ਹੈ ਤੇਰੇ ਦਿਲ ਵਿਚ? ਦਾਤਾ ਮੂੰਹ ਛੋਟਾ ਹੈ ਮੇਰਾ, ਹੇ ਮੇਰੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ! ਪਰ ਆਖਦਾ ਹਾਂ ਮਾਲਕਾ! ਮਾਲਕ ਨੇ ਤੈਨੂੰ ਮਾਲਕ ਬਣਾ ਕੇ ਆਗਿਆ ਬਖਸ਼ੀ ਸੰਗਤ ਪਾਲਣ ਦੀ। ਤੂੰ ਤਾਂ ਹੁਕਮ ਦੀ ਕਾਰ ਕਮਾਵਣੀ ਹੈ, ਤੈਂ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਪਕੜ ਕਿੱਥੋਂ, ਤੈਂ ਵਿਚ ਵਡਿਆਈ ਦੀ ਚਾਹ ਕਿਥੋਂ ਜਿਸ ਦੀ ਮੈਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਮੈਂ ਵਿਚ ਸਮਾ ਗਈ। ਤੁਸਾਂ ਦੀ ਗੁਰਿਆਈ ਸੇਵਾ ਹੈ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰੀਤਮ ਦੀ, ਹੁਕਮ ਪਾਲਣਾ ਹੈ ਸੂਰੇ ਗੁਰੂ ਦਾ।

ਗੁਰੂ ਜੀ (ਕੁਛ ਚੁਪ ਰਹਿ ਕੇ) - ਬੁੱਢਿਆ ਵੀਰਾ! ਸੱਚ, ਭਲਿਆ! ਸੱਚ! ਕਾਰ ਗਾਖੜੀ, ਪਰ ਹੁਕਮ ਵੱਧ ਗਾਖੜਾ।

ਹੁਕਮਿ ਮੰਨਿਐ ਹੋਵੈ ਪਰਵਾਣੁ ਤਾ ਖਸਮੈ ਕਾ ਮਹਲੁ ਪਾਇਸੀ॥ ਅੰਗ - ੪੭੧

ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ – ਮੰਨ ਚੁਕੇ ਹੋ, ਮੰਨਣ ਦੀ ਅਵਧੀ ਕਰ ਚੁਕੇ ਹੋ, ਤਰਸ ਹੈ ਹੁਣ ਆਪ ਦਾ ਸੰਗਤ ਉਤੇ, ਜਿਸ ਪਰ ਅੰਧਕਾਰ ਛਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਬਿਰਦ ਹੈ ਆਪ ਦਾ ਰੱਖਿਆ ਕਰਨੀ, ਚਾਨਣ ਪਾਓ, ਦਿਓ ਨੂਰੀ ਦੀਦਾਰ।

ਗੁਰੂ ਜੀ –

ਨਾਨਕ ਹੁਕਮੈ ਜੇ ਬੁਝੈ ਤ ਹਉਮੈ ਕਹੈ ਨ ਕੋਇ॥ ਅੰਗ - ੧ ਗਾਖੜੀ ਕਿ ਸੁਖਾਲੀ?

ਹੁਕਮਿ ਰਜਾਈ ਚਲਣਾ ਨਾਨਕ ਲਿਖਿਆ ਨਾਲਿ ॥ ਅੰਗ - ੧ ਹਾਂ ਭਾਈ! 'ਹੁਕਮੈ ਅੰਦਰਿ ਸਭੁ ਕੋ।' 'ਸਭੁ ਕੋ' ਕਹਿੰਦਿਆਂ ਕਹਿੰਦੀਆਂ ਧੀਰੀਆਂ ਉਪਰ ਉਠਦੀਆਂ ਛਪਰਾਂ ਵਿਚ ਗੁੰਮਦੀਆਂ ਗਈਆਂ, ਨੈਣ ਮੁੰਦ ਗਏ, ਸ਼ਾਂਤੀ ਸਤੋਗੁਣੀ ਆਭਾ ਚਿਹਰੇ ਦੀ ਬਦਲ ਗਈ। ਚਿਹਰੇ ਤੇ ਛਾ ਰਹੀ ਪੁੰਨਿਆ ਦੇ ਚੰਦ ਦੀ ਸਰਦ ਚਾਂਦਨੀ ਉਦੇ ਸੂਰ ਦੀ ਆਭਾ ਲੈ ਆਈ। ਇਕ ਜਲਾਲ ਫਿਰ ਗਿਆ ਸੁਹਣੇ-ਸੁਹਣੇ ਗੁਰ ਨਾਨਕ ਸੁਆਰੇ ਚਿਹਰੇ ਤੇ। ਦੇਖਣਹਾਰ ਨੈਣ ਮੋਹਤ ਹੋ ਅਚਲ ਟੇਕ ਬੱਝਵੇਂ ਹੋ ਗਏ। ਧਰਤੀ ਤੇ ਅਕਾਸ਼ ਦੀ ਸੰਨ੍ਹ ਵਿਚੋਂ ਜਿਵੇਂ ਉਦੈ ਸੂਰ ਦੀ ਟਿੱਕੀ ਨਿਕਲਦੀ ਹੈ, ਜਲਾਲ ਭਰੇ ਨੈਣ ਖੁੱਲ੍ਹੇ, ਭਾਈ ਬਿਰਧ ਦੇ ਉਡੀਕਵੰਦ ਨੈਣਾਂ ਤੇ ਪਏ। ਨੈਣਾਂ ਨੇ ਚਾਰ ਹੁੰਦਿਆਂ ਰੰਗ ਲਾਇਆ, ਬ੍ਰਿਧ ਜੀ ਦੇ ਅੰਦਰ ਕੋਈ ਭਾਵ ਉਠਿਆ, ਰਸਨਾ ਵਲ ਤੁਰਿਆ, ਪਰ ਰਸਨਾ ਵਲ ਜਾਣ ਦੀ ਥਾਵੇਂ ਨੈਣਾਂ ਵਲ ਰੁਖ ਕਰ ਗਿਆ। ਦੋ ਸੋਹਣੇ ਨਿਰਮਲ ਨੀਰ ਦੇ ਟੇਪੇ ਹੋ ਕੇ ਨੈਣਾਂ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਆਇਆ, ਦੋਹਾਂ ਗਲ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਦੋਇ ਮੋਤੀ ਸਹਿਜੇ ਸਹਿਜੇ ਤਿਲਕਦੇ ਨੂਰਾਨੀ ਦਾਹੜੇ ਵਿਚ ਜਾ ਸਮਾਏ। ਨੈਣਾਂ ਵਾਲੇ ਦਾਤੇ ਨੇ ਨੈਣ ਤੱਕੇ, ਨੈਣਾਂ ਤੋਂ ਢਲਦਾ ਨੀਰ ਤੱਕਿਆ, ਲਖ ਲਿਆ ਭਾਵ। ਵਾਕ–ਸਾਂਟ ਨਹੀਂ ਹੋਈ, ਹੋ ਗਈ ਭਾਵ–ਸਾਂਟ। ਧਰਤੀ ਤੋਂ ਉਚੀ ਹੋ ਆਈ ਉਦੈ–ਸੂਰ ਦੀ ਟਿਕੀ ਵਾਂਗੂੰ ਸੂਰਜਾਂ ਦੇ ਸੂਰਜ ਦੀ ਦੇਹੀ। ਹਾਂ ਤੇਜ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਾਂ ਛੋੜਦੇ ਉਠ ਬੈਠੇ ਨੂਰ ਦੇ ਬੁੱਕੇ–ਲਸ ਲਸ ਕਰਦੇ ਪੰਘਰੇ ਸੋਨੇ ਦੀ ਆਭਾ ਦੇਂਦੇ ਹੋਏ–ਬਾਂਹ ਫੜ ਲਈ ਬ੍ਰਿਧ ਦੀ; ਉਠੋ ਕੁੰਗੂ ਕਟੋਰੀਆਂ ਵਾਲੇ ਕੇਸਰਾਂ ਦੇ ਤਿਲਕ ਦਾਤਾ ਜੀਓ! ਲੈ ਚੱਲੋਂ ਜਿਥੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ 'ਰਜ਼ਾ–ਵੀਣਾਂ' ਨਾਲ ਇਕ ਸੁਰ ਹੋਏ 'ਕਾਰ ਕਮਾਉਣੀ ਹੈ' ਹੈ–

#### ਸਾਈ ਕਾਰ ਕਮਾਵਣੀ ਧਰਿ ਛੋਡੀ ਤਿੰਨੈ ਪਾਇ ॥

ਅੰਗ - *82*ਪ

ਬਿਧ ਜੀ ਉਠ ਬੈਠੇ, ਟਰ ਪਏ ਉਸ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਧਿਆਉਂਦੇ ਜਿਸ ਨੇ ਆਖਿਆ ਸੀ, ਲਾ ਬਈ ਲਹਿਣੇ ਦੇ ਮੱਥੇ ਤੇ ਤਿਲਕ, ਤੈਨੂੰ ਸੋਝੀ ਬਖਸ਼ੀ ਗੁਰੂ ਸਿਆਣ ਦੀ। ਹਾਂ ਟਰ ਪਏ ਬਾਂਹ ਫੜਾਈ ਉਸੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਹੱਥ, ਜਿਸਨੂੰ ਤਿਲਕ ਦਿਤਾ ਸੀ ਗਰਿਆਈ ਦਾ। ਆ ਗਏ ਬਾਹਰ ਮਾਈ ਵਿਰਾਈ ਦੇ ਵਿਹੜੇ ਵਿਚ। ਜਿੱਥੇ ਡੱਠੀ ਹੋਈ ਸੀ ਮੰਜੀ. ਚਿਟੇ ਚਿਟੇ ਖੇਸ ਨਾਲ ਵਿਛਾਈ ਹੋਈ। ਉਦਾਲੇ ਆ ਖੜੋਤੀ ਦਿਲ ਸਧਰਾਂ ਦੇ ਅਰਘੇ ਲੈ ਕੇ ਨਿੱਕੀ ਜਿਹੀ ਸੰਗਤ, ਜਿਵੇਂ ਸਮੁੰਦਰ ਦੇ ਕਿਨਾਰੇ ਸੂਰਜ ਪ੍ਰੇਮੀ ਪੂਜਾ-ਪੂਸ਼ਪ ਲੈ ਕੇ ਬੈਠੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਸਵੇਰੇ ਉਦੇ ਸੂਰਜ ਦੀਆਂ ਦਰਸ਼ਨ ਤਾਂਘਾਂ ਵਿਚ। ਸਿੱਕਾਂ ਤਾਂਘਦੇ ਨੈਣਾਂ ਵਿਚ ਜਦੋਂ ਪਈ ਦਰਸ਼ਨ ਦਾਤ ਗਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਉਸੇ ਚਿਹਰੇ ਵਰਗੇ ਚਿਰਹੇ ਦੀ ਜੋ ਦੇਖਦੇ ਹੁੰਦੇ ਸਨ ਕਰਤਾਰਪਰ, ਤਾਂ ਕਾਂਗਾਂ ਵਾਗੂੰ ਚੜ੍ਹ ਆਇਆ ਪ੍ਰੇਮ ਦਾ ਰੌ, ਸਿਰ ਨਿਉਂ ਗਏ ਤੇ ਜਾ ਲਗੇ ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਅਮਿਤ ਭਾਰ ਨਾਲ ਨੀਉਂਦੇ ਨੀਉਂਦੇ। ਹਣ ਤੇਜ-ਮਯ ਪਰ ਮਿਹਰ ਸਰਪ ਜੀ ਬੈਠ ਗਏ ਮੰਜੀ ੳਤੇ। ਦਰਸ਼ਨ ਪਿਆਸੇ ਨੈਣਾਂ ਨੇ ਚਾ ਲਿਆ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਲਦੇ ਸਿਰਾਂ ਨੂੰ ਤੇ ਕੀਤੋ ਨੇ ਪਲੰਘ ਉਤੇ ਬੈਠੀ ਦਰਸ਼ਨ ਦੇਂਦੀ ਦਿਆਲ ਮਰਤੀ ਦਾ ਦਰਸ਼ਨ ਤੇ ਰੱਜ-ਰੱਜ ਪੀਤੋ ਨੇ ਦਰਸ਼ਨ-ਅੰਮ੍ਰਿਤ।

ਐਉਂ ਪ੍ਰਗਟੇ ਕਦੇ ਅਪ੍ਰਗਟ ਨਾ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਅਰਸ਼ਾ ਦੇ ਸੂਰਜ। ਲੰਘ ਗਈ ਬਦਲੀ ਥੋੜਾ ਚਿਰ ਆਛਾਦਨ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਥੋੜ੍ਹੇ ਥਾਂ ਵਿਚ, ਕਦੇ ਨਾ ਛਾਦੇ ਜਾ ਸਕਣ ਵਾਲੇ ਨੂੰ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦੇ ਹੀ ਜਿਨਾਂ ਪਹਿਲੇ ਦਰਸ਼ਨ ਪਾਏ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਹੋਰ ਸਜਨ ਸੀ – ਬਲਵੰਡ। ਕੌਣ ਸੀ ਬਲਵੰਡ? ਜਦੋਂ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਬਾਲ ਸਖਾਈ ਮਿਤ੍ਰ ਸੇਵਕ ਤੇ ਕੀਰਤਨੀਆਂ-ਮਰਦਾਨਾਂ-ਪ੍ਰਲੋਕ ਚਲਾ ਗਿਆ ਸੀ ਤਾਂ ਸ੍ਰੀ ਜੀ ਨੇ ਬਲਵੰਡ ਨੂੰ ਉਸ ਦੀ ਥਾਵੇਂ ਕੀਰਤਨੀਆਂ ਥਾਪਿਆ ਸੀ, ਜੋ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਚ ਤਦ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਕੇ ਹਜ਼ੂਰ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦਾ ਰਿਹਾ। ਮਹਿਮਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਵਾ: ਮੁਜਬ ਇਸਨੂੰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਤਲਵੰਡੀ ਤੋਂ ਮੰਗਵਾਇਆ (ਸਫਾ ੧੬) ਪਰ ਮ: ਪ੍: ਛੰ: ਮੂਜਬ ਬਲਵੰਡ ਜੰਗਲ (ਮਾਲਵੇ) ਤੋਂ ਆਇਆ ਸੀ (ਸਫਾ ੧੯੪)। ਜੇ ਇਧਰ ਟੋਲ ਕਰੋ ਤਾਂ ਇਉਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਸ ਦਾ ਪਿੱਛਾ ਜੀਂਦ ਰਿਆਸਤ ਵਿਚ ਪਿੰਚ 'ਜਟ ਪਰ ਲੰਮਾ' ਦਾ ਸੀ! ਗੱਲ ਕੀ ਜਦੋਂ ਸੀ ਆਦਿ ਗਰ ਜੀ ਨੇ ਗੱਦੀ ਗਰ ਅੰਗਦ ਜੀ ਨੂੰ ਬਖਸ਼ੀ ਤੇ ਕੁਝ ਕੁ ਸਮੇਂ ਮਗਰੋਂ ਸਚਖੰਡ ਜਾਣ ਲੱਗੇ ਤਾਂ ਬਲਵੰਡ ਨੂੰ ਬੀ ਗਰ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਨਾਲ ਖਡਰ ਜਾਣ ਦਾ ਹਕਮ ਹੋ ਗਿਆ ਸੀ। ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਸਚਖੰਡ ਚਲੇ ਗਏ ਤੇ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਗੁਪਤ ਹੋ ਬਿਰਾਜੇ ਤਾਂ ਬਲਵੰਡ ਢੁੰਡਦਾ ਖਡੂਰ ਆਇਆ। ਇਥੇ ਇਸ ਦੀ ਭੂਆ ਤੇ ਉਸ ਦਾ ਪੁੱਤ ਸੱਤਾ ਰਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਸੱਤਾ ਛੋਟੇ ਹੁੰਦਿਆਂ ਪਿਤਾ ਰਹਿਤ ਹੋ ਗਿਆ ਸੀ ਤੇ ਬਲਵੰਡ ਇਸ ਦੀ ਖਬਰਗੀਰੀ ਨੂੰ ਆਇਆ ਕਰਦਾ ਸੀ। ਹੁਣ ਬਲਵੰਡ ਉਸ ਪਾਸ ਆ ਕੇ ਟਿਕ ਗਿਆ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਲੱਗਾ ਭਾਲ ਕਰਨ। ਕਈ ਵੇਰ ਮਾਈ ਵਿਰਾਈ ਦੇ ਪਾਸ ਆਵੇ, ਪੱਛੇ! ਪਰ ਉਹ ਨਾ ਤਾਂ ਕੁੜ ਮਾਰ ਕੇ ਛੁਪਾਵੇ ਤੇ ਨਾ ਗੁਰੂ ਕੀ ਆਗਿਆ ਨਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਪਤਾ ਹੀ ਦੱਸੇ, ਅੱਜ ਜਦ ਗਰ ਜੀ ਪਗਟ ਹੋਏ ਤਾਂ ਬਲਵੰਡ ਯਾ ਤਾਂ ਪਗਟ ਹੋਣ ਸਮੇਂ ਭਾਈ ਬੁੱਢਾ ਜੀ ਆ ਗਏ, ਇਹ ਗੱਲ ਸਣ ਕੇ ਮਾਈ ਦੇ ਘਰ ਪਹਿਲੋਂ ਪੱਜ ਗਿਆ ਸੀ, ਯਾ ਪਗਟ ਹੋਣ ਦੀ ਖਬਰ ਉਡਦੇ ਸਾਰ ਪੁੱਜ ਗਿਆ ਸੀ; ਆਉਂਦੇ ਸਾਰ ਧਾ ਕੇ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਚਰਨਾਂ ਨੂੰ ਲਿਪਟ ਗਿਆ।

ਸਤਿਗੁਰੂ ਨੇ ਮਿਹਰ ਕੀਤੀ, ਸਿਰ ਤੇ ਪਿਆਰ ਦਿਤਾ ਤੇ ਭਾਈ ਬੁੱਢੇ ਨੇ ਆਖਿਆ, ਕਰ ਭਾਈ ਬਲਵੰਡ ਕੀਰਤਨ, ਸੰਭਾਲ ਆਪਣੀ ਰੱਬੀ ਸੇਵਾ। ਬਲਵੰਡ ਰਬਾਬ ਲੈ ਆਇਆ ਤੇ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਹੋ ਗਿਆ। ਬਲਵੰਡ ਨੇ ਸੱਤੇ ਨੂੰ ਬੀ ਨਾਲ ਲੈ ਲਿਆ ਤੇ ਆਸਾ ਰਾਗ ਵਿਚ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਉਚਾਰਿਆ ਸ਼ਬਦ ਮਧੁਰ ਧੁਨਿ ਨਾਲ ਗਾਇਨ ਕੀਤਾ –

ਆਸਾ ਮਹਲਾ ੧ ਰੂੜੋ ਠਾਕੁਰ ਮਾਹਰੋ ਰੂੜੀ ਗੁਰਬਾਣੀ ॥ ਵਡੈ ਭਾਗਿ ਸਤਿਗਰ ਮਿਲੈ ਪਾਈਐ ਪਦ ਨਿਰਬਾਣੀ ॥ ਮੈ ਓਲਗੀਆ ਓਲਗੀ ਹਮ ਛੋਰ ਥਾਰੇ ॥ ਜਿੳ ਤੂੰ ਰਾਖਹਿ ਤਿੳ ਰਹਾ ਮਿਖ ਨਾਮ ਹਮਾਰੇ ॥ ੧ ॥ ਰਹਾੳ ॥ ਦਰਸਨ ਕੀ ਪਿਆਸਾ ਘਣੀ ਭਾਣੈ ਮਨਿ ਭਾਈਐ ॥ ਮੇਰੇ ਠਾਕਰ ਹਾਥਿ ਵਡਿਆਈਆ ਭਾਣੈ ਪਤਿ ਪਾਈਐ॥ ੨॥ ਸਾਚਉ ਦੂਰਿ ਨ ਜਾਣੀਐ ਅੰਤਰਿ ਹੈ ਸੋਈ ॥ ਜਹ ਦੇਖਾ ਤਹ ਰਵਿ ਰਹੇ ਕਿਨਿ ਕੀਮਤਿ ਹੋਈ ॥ ੩ ॥ ਆਪਿ ਕਰੇ ਆਪੇ ਹਰੇ ਵੇਖੈ ਵਡਿਆਈ ॥ ਗਰਮਿਖ ਹੋਇ ਨਿਹਾਲੀਐ ਇੳ ਕੀਮਤਿ ਪਾਈ ॥ ੪ ॥ ਜੀਵਦਿਆ ਲਾਹਾ ਮਿਲੈ ਗਰ ਕਾਰ ਕਮਾਵੈ ॥ ਪਰਬਿ ਹੋਵੈ ਲਿਖਿਆ ਤਾ ਸਤਿਗਰ ਪਾਵੈ ॥ ਪ ॥ ਮਨਮਖ ਤੋਟਾ ਨਿਤ ਹੈ ਭਰਮਹਿ ਭਰਮਾਏ ॥ ਮਨਮਖ ਅੰਧ ਨ ਚੇਤਈ ਕਿੳ ਦਰਸਨ ਪਾਏ ॥ ੬ ॥ ਤਾ ਜਿਗ ਆਇਆ ਜਾਣੀਐ ਸਾਚੈ ਲਿਵ ਲਾਏ॥ ਗਰ ਭੇਟੇ ਪਾਰਸ ਭਏ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਮਿਲਾਏ ॥ ੭ ॥ ਅਹਿਨਿਸਿ ਰਹੈ ਨਿਰਾਲਮੋ ਕਾਰ ਧਰ ਕੀ ਕਰਣੀ ॥ ਨਾਨਕ ਨਾਮਿ ਸੰਤੋਖੀਆ ਰਾਤੇ ਹਰਿ ਚਰਣੀ ॥ ੮ ॥ ੧੯ ॥

ਅੰਗ – ੪੨੧

## ਧੰਨੁ ਧੰਨੁ ਧੰਨੁ ਜਨੁ ਆਇਆ ॥ ਜਿਸੁ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਸਭੂ ਜਗਤੁ ਤਰਾਇਆ ॥

ਅੱਜ ਮਿਤੀ 8 ਅਗਸਤ 2014 ਦਿਨ ਸ਼ੁਕਰਵਾਰ ਪਰਮ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਮਾਤਾ ਰਣਜੀਤ ਕੌਰ (ਜੀਵਨ ਸਾਥੀ, ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ) ਦਾ ਸ਼ੁਭ ਜਨਮ ਦਿਵਸ ਹੈ। ਇਸ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਗੁਰਦਵਾਰਾ ਈਸ਼ਰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਰੱਖੇ ਗਏ ਸ੍ਰੀ ਅਖੰਡਪਾਠ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਅੱਜ ਸਵੇਰੇ ਹੋਈ ਸਪੰਨਤਾ ਸਮੇਂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਵਲੋਂ ਨਿਮਨ ਹੁਕਮਨਾਮਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਇਆ –

ਜਿਤੁ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਚਿਤਿ ਆਇਆ ॥
ਸੋ ਘਰੁ ਦਿਯ ਵਸਾਇਆ ॥
ਸੁਖ ਸਾਗਰੁ ਗੁਰੁ ਪਾਇਆ ॥
ਤਾ ਸਹਸਾ ਸਗਲ ਮਿਟਾਇਆ ॥ ੧॥
ਹਰਿ ਕੇ ਨਾਮ ਕੀ ਵਡਿਆਈ ॥
ਆਠ ਪਹਰ ਗੁਣ ਗਾਈ ॥
ਗੁਰ ਪੂਰੇ ਤੇ ਪਾਈ ॥ ਰਹਾਉ ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੀ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀ ॥
ਜਨ ਬੋਲਹਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਾਣੀ ॥ ਨਾਨਕ ਦਾਸ ਵਖਾਣੀ ॥
ਗੁਰ ਪੂਰੇ ਤੇ ਜਾਣੀ ॥੨॥ ਅੰਗ - ੬੨੫

ਪੰਡਾਲ ਹਾਲ ਵਿਚ ਸਜਾਏ ਗਏ ਦੀਵਾਨ ਵਿਖੇ ਹੁਕਮਨਾਮੇ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕਥਾ ਵਾਚਕ ਭਾਈ ਰਣਜੋਧ ਸਿੰਘ ਰੋਪੜ ਵਾਲਿਆਂ ਨੇ ਕੀਤੀ। ਭਾਈ ਬਹਾਦਰ ਸਿੰਘ ਸੌਕੀ ਕਵੀਸ਼ਰ ਨੇ ਸੰਤ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਸੁਣਾਈ। ਸ਼ਬਦ ਕੀਰਤਨ ਰਾਹੀਂ ਸੰਗਤਾਂ ਨੂੰ ਨਿਹਾਲ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਮਾਤਾ ਜੀ ਪ੍ਰਤੀ ਆਪਣਾ ਪਿਆਰ ਤੇ ਸਤਿਕਾਰ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤਾ। ਸ਼ੇਰੇ ਪੰਜਾਬ ਪੰਥਕ ਕਵੀਸ਼ਰੀ ਜਥਾ ਨੇ ਸੰਤਾਂ ਦੀ ਉਸਤਤ ਵਿਚ ਵਿਚਾਰ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤੇ। ਭਾਈ ਕੁਲਤਾਰ ਸਿੰਘ ਬਨੂੜ ਵਾਲਿਆਂ ਨੇ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕੀਤਾ।

ਇਸ ਸਮਾਗਮ ਵਿਚ ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਮੈਮੋਰੀਅਲ ਹਾਇਰ ਸੈਕੰਡਰੀ ਸਕੂਲ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਵਿਦਿਆ ਮੰਦਰ ਸੀਨੀਅਰ ਸੈਕੰਡਰੀ ਸਕੂਲ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਬੱਚਿਆਂ ਨੇ ਮਨੋਹਰ ਸ਼ਬਦ ਕੀਰਤਨ ਰਾਹੀਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਯੋਗਦਾਨ ਪਾਇਆ। ਭਾਈ ਗੁਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੇ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਖਾਂ ਦੇ ਪਰਉਪਕਾਰਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕੀਤਾ। ਕਥਾਵਾਚਕ ਗਿਆਨੀ ਇਕਬਾਲ ਸਿੰਘ ਲੁਧਿਆਣੇ ਵਾਲਿਆਂ ਨੇ 'ਜਨਮ ਮਰਨ ਦੋਹਰੁ ਮਹਿ ਨਾਹੀ' ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕੀਤੀ।

ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਹਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਸੰਬੋਧਨ ਕਰਦਿਆਂ ਮਾਤਾ ਜੀ ਵਲੋਂ ਮਾਣੇ ਗਏ ਪਿਆਰ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਰਉਪਕਾਰਾਂ ਦੀ ਸ਼ਲਾਘਾ ਕੀਤੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਸਿਆ ਕਿ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਹੋਂਦ ਤੇ ਵਿਕਾਸ ਦਾ ਸਿਹਰਾ ਸਤਿਕਾਰਤ ਬੀਜੀ ਦੇ ਸਿਰ ਹੈ।

ਸੰਗਤਾਂ ਨੇ ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਅਥਾਹ ਪ੍ਰਬੰਧ ਕੀਤੇ ਹਨ। ਲੰਗਰਾਂ ਵਿਚ ਦਾਲ ਸਬਜ਼ੀ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿਆਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਖੀਰ ਪੂੜੇ ਜਲੇਬੀਆਂ ਦੇ ਨਿਰੰਤਰ ਲੰਗਰ ਚਲ ਰਹੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਬੀਜੀ ਦੀ ਮੌਜੂਦਗੀ ਦੀ ਝਲਕ ਬਾਰ-ਬਾਰ ਪੈਂਦੀ ਹੈ।

ਇਸ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਭਾਈ ਜਸਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਘੋਲਾ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਬੀਜੀ ਦੀ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਰਹਿ ਕੇ ਜੀਵਨ ਸਫਲ ਕੀਤਾ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਬੀਜੀ ਦੇ ਪਿਆਰ ਤੇ ਨਿੱਘ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਕਰਵਾਇਆ। ਸ. ਇੰਦਰਜੀਤ ਸਿੰਘ ਰੰਧਾਵਾ ਨੇ ਬੀ.ਐਡ ਕਾਲਜ ਅਤੇ ਨਰਸਿੰਗ ਕਾਲਜ ਦੇ ਸੁਚੱਜੇ ਪ੍ਰਬੰਧ ਬਾਰੇ ਚਾਨਣਾ ਪਾਇਆ। ਭਾਈ ਸੁਖਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੇ ਦੱਸਿਆ ਕਿ ਸਮੇਂ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਪ੍ਰਤੀ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਵਧਦਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਬੇਅੰਤ ਨਵੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਜੁੜ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਾਰੇ ਕਾਰਜ ਦਿਨ ਦੁਗਣੀ ਰਾਤ ਚੌਗੂਣੀ ਤਰੱਕੀ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ।

ਮਿਸ਼ਨ ਦੇ ਬੀਬੀਆਂ ਦੇ ਜਥੇ ਬੀਬੀ ਉਜਾਗਰ ਕੌਰ ਅਤੇ ਬੀਬੀ ਚਰਨਜੀਤ ਕੌਰ ਵਲੋਂ ਕੀਰਤਨ ਰਾਹੀਂ ਹਾਜ਼ਰੀ ਲਵਾਈ ਗਈ। ਭਾਈ ਮੱਖਣ ਸਿੰਘ ਮਨੀਲਾ ਨੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਵੈਰਾਗਮਈ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਗਾਇਨ ਕੀਤਾ।

ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ਵ ਗੁਰਮਤਿ ਰੂਹਾਨੀ ਮਿਸ਼ਨ ਦੇ ਵਰਤਮਾਨ ਮੁੱਖ-ਸੇਵਾਦਾਰ ਚੇਅਰਮੈਨ ਬਾਬਾ ਲਖਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਸ਼ਬਦ ਕੀਰਤਨ ਰਾਹੀਂ ਸੰਗਤਾਂ ਨੂੰ ਨਿਹਾਲ ਕਰਦਿਆਂ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਦੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਕੀਤੀਆਂ ਅਨੇਕ ਸੇਵਾਵਾਂ ਦਾ ਵੀ ਜ਼ਿਕਰ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਦਸਿਆ ਕਿ ਰੂਹਾਨੀ ਸਫਰ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਨਾਲ ਪੂਰਾ ਸਾਥ ਨਿਭਾਇਆ। ਅਧਿਆਤਮਕ ਪ੍ਰਾਪਤੀਆਂ ਵਿਚ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਵਾਲੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਦੇ ਲੱਛਣ ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੀ ਕਰਨੀ ਅਤੇ ਕਥਨੀ ਤੋਂ ਵੀ ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਫੁਰਮਾਨ ਹੈ –

ਮਨਿ ਸਾਚਾ ਮੁਖਿ ਸਾਚਾ ਸੋਇ ॥ ਅਵਰੁ ਨ ਪੇਖੈ ਏਕਸੁ ਬਿਨੁ ਕੋਇ ॥ ਨਾਨਕ ਇਹ ਲਛਣ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਹੋਇ ॥ ਅੰਗ – ੨੭੨

ਦੁਖ ਸੁੱਖ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਧੀਰਜ ਸਦਾ ਹੀ ਕਾਇਮ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ। ਸਭ ਨਾਲ ਪਿਆਰ ਸੀ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਵਿਚ ਕੋਈ ਬਿਗਾਨਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਸਤਿਸੰਗ ਵਿਚ ਜੁੜਦੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਉਹ ਸਭ ਤੋਂ ਮੂਹਰੇ ਹੁੰਦੇ ਸਨ। ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਸੈਕਟਰ 19 ਦੇ ਗੁਰਦਵਾਰਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ 1965 ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਈਸ਼ਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲਿਆਂ ਵਲੋਂ ਸਜਾਏ ਜਾਂਦੇ ਦੀਵਾਨਾਂ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਉਪਰੰਤ ਜੁੜਦੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਅਤੇ ਮਹਾਰਾਜ ਦੇ ਸੰਗੀਆਂ ਸਾਥੀਆਂ ਦੀ ਰਿਹਾਇਸ਼ ਅਤੇ ਲੰਗਰ ਪਾਣੀ ਦੇ ਪ੍ਰਬੰਧ ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਨਿਗਰਾਨੀ ਹੇਠ ਹੁੰਦੇ। ਇਸ ਦੌਰਾਨ ਕਈ ਵਾਰੀ ਕਰਜ਼ਾ ਵੀ ਚੜ੍ਹ ਜਾਂਦਾ ਪਰ ਆਪ ਜੀ ਸੇਵਾ ਵਲੋਂ ਪਿੱਛੇ ਨਾ ਹਟਦੇ। 1965 ਤੋਂ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਆਗਿਆ ਨਾਲ ਜਦੋਂ ਯੂ.ਪੀ. ਜਾ ਕੇ ਖੇਤੀਬਾੜੀ ਕਰਦਿਆਂ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ ਦੀਵਾਨਾਂ ਰਾਹੀਂ ਨਾਮ-ਬਾਣੀ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰਦੇ ਤਾਂ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਕਾਰਜ ਵਿਚ ਪੂਰਾ ਹੱਥ ਵਟਾਇਆ।ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ 13 ਅਪ੍ਰੈਲ 1995 ਨੂੰ ਵਿਸਾਖੀ ਦੇ ਸ਼ੁਭ ਅਵਸਰ 'ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਦੇ ਕਰ ਕਮਲਾਂ ਦੁਆਰਾ ਰੀਲੀਜ਼ ਕਰਵਾਇਆ ਜੋ ਕਿ ਆਪਣਾ ਸਫਰ ਚੜ੍ਹਦੀ ਕਲਾ ਵਿਚ ਤਹਿ ਕਰਦਾ, ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਵੰਡਦਾ ਵਿਸਾਖੀ 2015 ਨੂੰ ਵੀਹ ਸਾਲ ਪੂਰੇ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਅਨੇਕਾਂ ਪ੍ਰਾਣੀ ਚਾਹੇ ਉਹ ਕਿਸੇ ਵੀ ਮਜ਼ੂਬ ਨੂੰ ਮੰਨਦੇ ਹੋਣ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਭਰਪੁਰ ਬਚਨਾਂ ਨਾਲ ਸ਼ਰਸਾਰ ਹੋ ਰਹੇ ਹਨ। 1995 ਵਿਚ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਸ਼ਰੂ ਕਰਨ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਦਾ ਯੋਗਦਾਨ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਹਰ ਪੱਖੋਂ ਪ੍ਰਫੁਲਤਾ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਨਿਰੰਤਰ ਅਗਵਾਈ ਕੀਤੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਸੇਵਾਵਾਂ ਨੂੰ ਯਾਦ ਕਰਦਿਆਂ ਹੀ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਟਰੱਸਟ ਵਲੋਂ ਬੀਬੀਆਂ ਦੀ ਭਲਾਈ ਲਈ ਫਰੀ ਸਿਲਾਈ ਕਢਾਈ ਸਿਖਿਆਂ ਕੇਂਦਰ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤਾ ਜਿਸ ਵਿਚ 125 ਦੇ ਕਰੀਬ ਬੀਬੀਆਂ ਸਿਲਾਈ ਕਢਾਈ ਆਦਿ ਬਹੁਤ ਕੁਝ ਸਿੱਖ ਕੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਸਫਲ ਤੇ ਸੁਚੱਜਾ ਬਣਾ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੀ ਨਿੱਘੀ ਯਾਦ ਵਿਚ 'ਮਾਤਾ ਰਣਜੀਤ ਕੌਰ ਨਰਸਿੰਗ ਕਾਲਜ' ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ। ਅੱਜ ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੇ ਪਿਆਰ, ਸੇਵਾ ਤੇ ਨਿੱਘੀ ਯਾਦ ਨੂੰ ਸਮਰਪਿਤ ਇਕ ਸੰਦਰ ਭਵਨ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਦਾ ਨੀਂਹ ਪੱਥਰ ਰੱਖਿਆ ਗਿਆ ਜਿਹੜਾ ਲੋਕ-ਭਲਾਈ ਦੇ ਕਾਰਜਾਂ ਦਾ ਕੇਂਦਰ ਹੋਵੇਗਾ। ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੀਆਂ ਅਸੀਸਾਂ ਸਦਾ ਸਾਡੇ ਨਾਲ ਹਨ ਜਿਵੇਂ ਗਰਬਾਣੀ ਦਾ ਫਰਮਾਨ ਹੈ –

ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਸਦ ਜੀਵੈ ਨਹੀ ਮਰਤਾ ॥ ਅੰਗ - ੨੭੩

ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਲਖਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਵਲੋਂ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਦੇ ਜਨਮ ਦਿਹਾੜੇ 'ਤੇ ਕੀਤੇ ਬਚਨ

ਧਾਰਨਾ – ਸਤਿਨਾਮ-ਸਤਿਨਾਮ-ਸਤਿਨਾਮ ਜੀ, ਵਾਹਿਗੁਰੂ-ਵਾਹਿਗੁਰੂ-ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ।

ਧਾਰਨਾ – ਆਪ ਜਪਦੇ ਤੇ ਜਪਾਉਂਦੇ ਸੱਚੇ ਨਾਮ ਨੂੰ, ਜਾਈਏ ਬਲਿਹਾਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ।

ਇਹੁ ਤਨੁ ਮਾਇਆ ਪਾਹਿਆ ਪਿਆਰੇ ਲੀਤੜਾ ਲਬਿ ਰੰਗਾਏ॥
ਮੇਰੈ ਕੰਤ ਨ ਭਾਵੈ ਚੋਲੜਾ ਪਿਆਰੇ ਕਿਉ ਧਨ ਸੇਜੈ ਜਾਏ॥ १॥
ਹੰਉ ਕੁਰਬਾਨੈ ਜਾਉ ਮਿਹਰਵਾਨਾ ਹੰਉ ਕੁਰਬਾਨੈ ਜਾਉ॥
ਹੰਉ ਕੁਰਬਾਨੈ ਜਾਉ ਤਿਨਾ ਕੈ ਲੈਨਿ ਜੋ ਤੇਰਾ ਨਾਉ॥
ਲੈਨਿ ਜੋ ਤੇਰਾ ਨਾਉ ਤਿਨਾ ਕੈ ਹੰਉ ਸਦ ਕੁਰਬਾਨੈ ਜਾਉ॥ १॥
ਰਹਾੳ॥

ਕਾਇਆ ਰੰਙਣਿ ਜੇ ਥੀਐ ਪਿਆਰੇ ਪਾਈਐ ਨਾਉ ਮਜੀਠ॥ ਰੰਙਣ ਵਾਲਾ ਜੇ ਰੰਙੈ ਸਾਹਿਬੁ ਐਸਾ ਰੰਗੁ ਨ ਡੀਠ॥ ੨॥ ਜਿਨ ਕੇ ਚੋਲੇ ਰਤੜੇ ਪਿਆਰੇ ਕੰਤੁ ਤਿਨਾ ਕੈ ਪਾਸਿ॥ ਧੂੜਿ ਤਿਨਾ ਕੀ ਜੇ ਮਿਲੈ ਜੀ ਕਹੁ ਨਾਨਕ ਕੀ ਅਰਦਾਸਿ॥ ੩॥ ਆਪੇ ਸਾਜੇ ਆਪੇ ਰੰਗੇ ਆਪੇ ਨਦਰਿ ਕਰੇਇ॥

ਨਾਨਕ ਕਾਮਣਿ ਕੰਤੈ ਭਾਵੈ ਆਪੇ ਹੀ ਰਾਵੇਇ॥ ਅੰਗ - ੭੨੧

ਗੁਰੂ ਪਿਆਰੀ ਸਾਧਸੰਗਤ ਜੀਓ! ਆਓ ਸਭ ਮਾਈ ਭਾਈ, ਖੰਡਾਂ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡਾਂ ਦੇ ਮਾਲਕ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਨੂੰ ਸੀਸ ਝੁਕਾਈਏ, ਹੱਥ ਜੋੜ ਕੇ ਫਤਹਿ ਦਾ ਸਿਮਰਨ ਕਰੀਏ।

ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਕਾ ਖਾਲਸਾ, ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਕੀ ਫਤਿਹ।

ਅੱਜ ਇਸ ਪਾਵਨ ਅਸਥਾਨ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਈਸ਼ਰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਸੰਤ ਮਾਤਾ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਾਰੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਬੀਜੀ ਕਹਿ ਕੇ ਸੀਸ ਝੁਕਾਉਂਦੀਆਂ ਨੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪਵਿੱਤਰ ਦਿਹਾੜਾ ਮਨਾ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੇ ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ ਹੁਣ ਤੱਕ ਆਪ ਜੀਆਂ ਨੇ ਰੱਬੀ ਬਾਣੀ ਦੇ ਕੀਰਤਨ, ਨਾਮ ਦੀ ਮਹਿਮਾ, ਸਤਿਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਬੜੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਨਾਲ ਸਰਵਣ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਹੁਣੇ-ਹੁਣੇ ਦਾਸ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬਾਬਾ ਹਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਜੀ ਪਾਸੋਂ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਅਤੇ ਪਿਆਰੇ ਬੀਜੀ ਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚੋਂ ਅਮੋਲਕ ਬਚਨ ਸਰਵਣ ਕਰ ਰਹੇ ਸੀ। ਸਰੀਰ ਦਾ ਜਨਮ ਹੈ, ਸਰੀਰ ਦਾ ਅੰਤ ਹੈ। ਆਤਮਾ ਜਨਮ ਮਰਨ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਹੈ –

ਜੰਮਣੂ ਮਰਣੂ ਨ ਤਿਨ੍ ਕਉ ਜੋ ਹਰਿ ਲੜਿ ਲਾਗੇ॥

ਅੰਗ – 322

ਜਿਹੜੇ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਵਿਚ ਅਭੇਦ ਹਨ, ਉਹ ਜਨਮ ਮਰਨ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਨੇ । ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਆਪਾਂ ਪਵਿੱਤਰ ਦਿਹਾੜਾ ਮਨਾ ਰਹੇ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਉਹ ਦਿਨ, ਜਿਸ ਦਿਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਪੰਜ ਭੂਤਕ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਦਰਸ਼ਨ ਦਿਤੇ।ਉਸ ਦਿਹਾੜੇ ਨੂੰ ਮੁੱਖ ਰੱਖ ਕੇ ਗੁਰਮਤਿ ਸਮਾਗਮ ਹੋ ਰਹੇ ਨੇ । ਅੱਜ ਕਿੰਨੇ ਮਾਈ ਭਾਈ, ਕਿੰਨੇ ਹੀ ਪ੍ਰਾਣੀ ਖੰਡੇ ਬਾਟੇ ਦਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕ ਕੇ ਤੇ ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਦੇ ਲੜ ਲਗ ਰਹੇ ਨੇ। ਦਾਸ ਕਈ ਵਾਰ ਬੇਨਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ, ਸੰਤ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼, ਕੇਵਲ ਆਪਣੇ ਸਰੀਰ ਤੱਕ ਹੀ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ, ਬਲਕਿ ਦੇਖਿਆ ਜਾਵੇ ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਉਹ ਪੰਜ ਭੂਤਕ ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਅਲੋਪ ਕਰਦੇ ਨੇ, ਉਸ ਤੋਂ ਵੱਧ ੳਹ ਪਚਾਰ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਕਰਦੇ ਨੇ।

ਭਗਤ ਪ੍ਰਹਿਲਾਦ ਜੀ ਸਤਿਜੁਗ ਵਿਚ ਹੋਏ ਨੇ, ਅੱਜ ਵੀ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰ ਰਹੇ ਨੇ। ਧਰੂ ਭਗਤ ਜੀ ਸਤਿਜੁਗ ਵਿਚ ਹੋਏ ਨੇ, ਅੱਜ ਵੀ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰ ਰਹੇ ਨੇ। ਦੁਨਿਆਵੀ ਹਿਸਾਬ-ਕਿਤਾਬ ਨਾਲ ਅਸੀਂ ਇਹ ਕਹਾਂਗੇ ਕਿ ਅੱਜ 8 ਅਗਸਤ ਦਾ ਦਿਹਾੜਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸੰਸਾਰ 'ਤੇ ਆਉਣ ਦਾ ਹੈ ਤੇ ਪਹਿਲੀ ਨਵੰਬਰ ਦਾ ਦਿਹਾੜਾ ਜਿਹੜਾ ਹੈ ਉਹ ਪੰਜ ਭੂਤਕ ਸਰੀਰ ਦੇ ਛੱਡਣ ਦਾ ਹੈ ਪਰ ਉਹ ਗਏ ਨਹੀਂ। ਜਾਂਦਾ ਉਹ ਹੈ ਜਿਹਦਾ ਜਨਮ ਹੈ, ਮਰਨ ਵੀ ਉਹਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਹਦਾ ਜਨਮ ਨਹੀਂ, ਉਹਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ। ਅੱਜ ਸੰਗਤਾਂ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਜੁੜੀਆਂ ਨੇ, ਪ੍ਰਚਾਰ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਮਾਈ ਦੇ ਸਦਕਾ। ਅੱਜ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸੰਚਾਰ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਕਿੰਨੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਨਾਲ ਜੁੜ ਰਹੀਆਂ ਨੇ। ਅੱਜ

ਵੀ ਉਹ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰ ਰਹੇ ਨੇ ਤੇ ਸਦਾ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਰਹੇਗਾ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਿੱਠੀ ਯਾਦ ਦਾ ਦਿਹਾੜਾ ੮ ਅਗਸਤ ਅਸੀਂ ਮਨਾ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਮਿਸ਼ਨ ਦੇ ਕਿੰਨਿਆਂ ਜੱਥਿਆਂ ਨੇ, ਜੇ ਮੈਂ ਨਾਮ ਲਵਾਂ ਤਾਂ ਕੋਈ ਰਹਿ ਵੀ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਮੈਂ ਖਿਮਾ ਮੰਗਦਾ ਹਾਂ। ਇਹ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੀ ਦੇਣ ਹੈ ਕਿ ਸੰਗਤ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਕਰਨੀ ਤਾਂ ਇਕ ਪਾਸੇ ਰਹੀ, ਅਸੀਂ ਮਿਸ਼ਨ ਦੇ ਜੱਥਿਆਂ ਦੀ ਵੀ ਸ਼ਾਇਦ ਗਿਣਤੀ ਨਾ ਕਰ ਸਕੀਏ। ਕੇਵਲ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਵਿਚ ਹੀ ਨਹੀਂ. ਕਿੱਥੇ ਯੂ.ਪੀ, ਕਿੱਥੇ ਮੱਧ ਪਦੇਸ, ਕਿੱਥੇ ਹੋਰ ਸਟੇਟਾਂ, ਕਿਥੇ ਅਮਰੀਕਾ, ਕੈਨੇਡਾ, ਇੰਗਲੈਂਡ ਅਤੇ ਆਸਟਰੇਲੀਆ। ਕਿੰਨੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਨੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਭਾਵ ਜੇ ਬੀਜੀ ਕਹਿ ਦੇਈਏ ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿ ਦੇਈਏ ਇੱਕੋ ਗੱਲ ਹੈ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਅਸੀਸਾਂ ਲੈ ਕੇ ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਨਾਲ ਜੁੜ ਕੇ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰਲੇ ਨੂੰ ਨਾਮ ਨਾਲ ਰੰਗਿਆ ਹੈ। ਆਪ ਜੁੜੇ ਤੇ ਹੋਰ ਕਿੰਨਿਆਂ ਨੂੰ ਜੋੜ ਰਹੇ ਨੇ। ਬੀਬੀਆਂ ਦੇ ਜੱਥੇ ਵੀ ਬਾਹਰ, ਦਾਸ ਪਿੱਛੇ ਦਿੱਲੀ ਗਿਆ ਸੀ ਬੀਬੀਆਂ ਦਾ ਜੱਥਾ ਕਮਾਲ ਦਾ, ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਲਾ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਕੀਰਤਨ ਹੋ ਰਹੇ ਨੇ ਤੇ ਦਸਿਆ ਕਿ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਮਿਸ਼ਨ ਦਾ ਜੱਥਾ ਹੈ। ਬਾਹਰਲੇ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਜੱਥੇ ਅਮਰੀਕਾ ਵਿਚ ਬਾਬਾ ਸਤਨਾਮ ਸਿੰਘ ਜੀ, ਕੈਨੇਡਾ ਦੇ ਵਿਚ ਜੱਥੇ ਨੇ, ਹੋਰ ਕਿੰਨੇ ਜੱਥੇ ਕਥਾ ਕਰ ਰਹੇ ਨੇ, ਕੀਰਤਨ ਕਰ ਰਹੇ ਨੇ; ਇਹ ਸਾਰਾ ਪਚਾਰ ਜਿਹੜਾ ਹੈ, ਜੇ ਕਹਿ ਦੇਈਏ ਕਿ ਉਹ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ ਤੇ ਬੀਜੀ, ਭਾਵ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ। ਆਪਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਨੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਬਚਨ ਸਰਵਣ ਕੀਤੇ ਨੇ-

ਜਨਮ ਮਰਣ ਦੁਹਹੂ ਮਹਿ ਨਾਹੀ ਜਨ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਆਏ॥ ਅੰਗ – ੭੪੯

ਜੰਮਣੁ ਮਰਣੁ ਨ ਤਿਨ੍ ਕਉ ਜੋ ਹਰਿ ਲੜਿ ਲਾਗੇ ॥ ਜੀਵਤ ਸੇ ਪਰਵਾਣੁ ਹੋਏ ਹਰਿ ਕੀਰਤਨਿ ਜਾਗੇ ॥ ਸਾਧਸੰਗੁ ਜਿਨ ਪਾਇਆ ਸੇਈ ਵਡਭਾਗੇ ॥ ਨਾਇ ਵਿਸਰਿਐ ਧ੍ਰਿਗੁ ਜੀਵਣਾ ਤੂਟੇ ਕਚ ਧਾਗੇ ॥ ਨਾਨਕ ਧੂੜਿ ਪੁਨੀਤ ਸਾਧ ਲਖ ਕੋਟਿ ਪਿਰਾਗੇ ॥ ਅੰਗ – ੩੨੨

ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਜਨਮ ਮਰਨ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਹੁੰਦੇ ਨੇ ਤੇ ਇੱਕ ਸੰਸਾਰੀ ਲੋਕ ਹੁੰਦੇ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕੱਢਣ ਵਾਸਤੇ, ਉਹ ਸਰੀਰ ਧਾਰਨ ਕਰਦੇ ਨੇ। ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ ਭੇਜੇ ਆਉਂਦੇ ਨੇ, ਹੁਕਮ ਵਿਚ ਆਉਂਦੇ ਨੇ ਤੇ ਹੁਕਮ ਵਿਚ ਹੀ ਸਮਾਅ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਫੁਰਮਾਨ ਕਰਦੇ ਨੇ –

#### ਗੁਰਮੁਖ ਸਦੇ ਜਾਣ ਆਵਣ ਘਲਿਆ।

ਉਹ ਘੱਲੇ ਹੋਏ ਆਉਂਦੇ ਨੇ ਸੰਸਾਰ 'ਤੇ। ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਜੀਵ ਕਰਮਾਂ ਦੇ ਬੱਝੇ ਆਉਂਦੇ ਨੇ ਤੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਭੇਜੇ ਹੋਏ ਸੰਸਾਰ 'ਤੇ ਆਉਂਦੇ ਨੇ। ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਸੰਤ ਮਾਤਾ ਬੀਜੀ, ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪਰਉਪਕਾਰੀ, ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਤੋਂ ਕਿੱਡੀਆਂ ਵੱਡੀਆਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ। ਤੁਸੀਂ ਸਰਵਣ ਕਰ ਰਹੇ ਸੀ ਕਿ ਜਿੰਨਾਂ ਦੇ ਪਿਤਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਹੀਰਾ ਸਿੰਘ ਜੀ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਮਿਲੇ ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ ਪੂਰਨ ਗੁਰੂ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪਿਤਾ ਮਿਲੇ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਹੀਰਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼। ਫੇਰ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਤੀ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼, ਉਹ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ। ਐਡੀਆਂ ਵੱਡੀਆਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਕਿਸੇ ਵਿਰਲੇ ਦੇ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚ ਆਉਂਦੀਆਂ ਨੇ। ਜਿੰਨੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤਧਾਰੀ ਨੇ ਸਭ ਦੀ ਮਾਤਾ ਧੰਨ-ਧੰਨ ਮਾਤਾ ਸਾਹਿਬ ਕੌਰ ਹਨ। ਮਾਤਾ ਸਾਹਿਬ ਕੌਰ ਤੇ ਦਸਮ ਪਿਤਾ ਬਾਜਾਂ ਵਾਲੇ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀਆਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ, ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਪਰਿਵਾਰਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਈਆਂ। ਭਾਵ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਹੀਰਾ ਸਿੰਘ ਜੀ, ਏਧਰ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼। ਭਾਵ ਪਿਤਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਤੇ ਪਤੀ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ। ਇਹ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਲੈ ਕੇ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਉਤੇ ਆਏ ਨੇ। ਆਪ ਜੀਆਂ ਨੇ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਗੁਰੂ ਲੇਖੇ ਲਾਇਆ। ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਬੇਅੰਤ ਸਾਖੀਆਂ ਆਉਂਦੀਆਂ ਨੇ, ਤੁਸੀਂ ਸਰਵਣ ਵੀ ਕੀਤੀਆਂ ਨੇ, ਦਾਸ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦੁਹਰਾਉਣ ਦੀ ਬਿਜਾਏ ਹੋਰ ਕੁਛ ਬੇਨਤੀਆਂ ਕਰੇ।

ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਆਪ ਜੀਆਂ ਦੇ ਅਨੰਦ ਕਾਰਜ ਹੋਏ ਸਨ ਤੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪਤੀ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਜਿਹੜਾ ਬਚਨ ਕਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਆਪਾਂ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਹੱਥ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ ਕਿਸੇ ਅੱਗੇ, ਭਾਵ ਮੰਗਣਾ ਨਹੀਂ, ਦੇਣਾ ਹੈ। ਇਹ ਬਚਨ ਨਿਭਾਉਣਾ ਹੈ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਈ ਵਾਰ ਕਹਿੰਦੇ ਹੰਦੇ ਕਿ ਭਾਈ ਅਸੀਂ ਤਹਾਡੀ ਬੀਜੀ ਨੂੰ ਬਚਨ ਦਿਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ ਤੇ ਕੇਵਲ ਆਪ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਅੱਗੋਂ ਵੀ ਇਹ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ। ਜਿੰਨੀ ਸੰਗਤ ਜੜੀ ਕਿ ਭਾਈ ਕਿਸੇ ਅੱਗੇ ਹੱਥ ਨਹੀਂ ਕਰਨੇ, ਮੰਗਣਾ ਨਹੀਂ ਕਿਸੇ ਤੋਂ ਕਿਉਂਕਿ ਅਸੀਂ ਧੰਨ ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦੇ ਸੇਵਕ ਹਾਂ। ਇਹ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਰਦਾ, ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਬਾਬਾ ਸਾਹਿਬ ਸਿੰਘ ਜੀ ਉਨਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ, ਜਿਨਾਂ ਦੇ ਦਰਵਾਜ਼ੇ 'ਤੇ ਮਹਾਰਾਜਾ ਰਣਜੀਤ ਸਿੰਘ ਵੀ ਕਿੰਨਾ ਸਮਾਂ ਖੜ੍ਹੇ ਰਹਿੰਦੇ ਸੀ । ਉਹ ਸੰਪਰਦਾ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਹੈ। ਆਓ! ਪਰੳਪਕਾਰ ਦੀ ਵਿਚਾਰ ਕਰਨੀ ਹੈ, ਸਾਰਿਆ ਨੇ ਗੱਜ ਵੱਜ ਕੇ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ ਬੋਲਣਾ ਹੈ ਕੋਈ ਰਸਨਾ ਵੀ ਖਾਲੀ ਨਾ ਰਹੇ -

ਧਾਰਨਾ – ਸਾਧੂ ਹੁੰਦੇ ਨੇ ਪਰਉਪਕਾਰੀ, ਰੱਬ ਨਾਲ ਸਦਾ ਜੋੜਦੇ। ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਪਰਉਪਕਾਰ ਉਮਾਹਾ ॥ ਅੰਗ – ੨੭੩

ਜਿਹੜੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਨੇ ਹਰ ਵੇਲੇ ਪਰਉਪਕਾਰ ਦਾ ਉਮਾਹ ਚਲਦਾ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਅੰਦਰ। ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਸਿੰਧ ਵਿਚ ਗਏ ਨੇ ਤੇ ਕੁਝ ਸਮੇਂ ਬਾਅਦ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਐਡਰੇਸ ਲੈ ਲਿਆ, ਜਿਹੜੇ ਮਾਤਾ ਜੀ ਆਪ ਪਾਸ ਸੇਵਾ ਕਰਦੇ ਸੀ। ਬੀਜੀ ਨੂੰ ਬੁਲਾ ਲਿਆ ਸਿੰਧ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ। ਹੁਣ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਅਲੱਗ ਰਹਿੰਦੇ ਸੀ, ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਅਲੱਗ ਰਹਿੰਦੇ ਸੀ ਤੇ ਬੀਜੀ ਨੇ ਜਿੱਥੇ ਹੋਰ ਪਰਉਪਕਾਰ ਕੀਤੇ, ਇੱਕ ਵੱਡੀ ਸੇਵਾ ਜਿਹੜੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਉਥੇ ਗੁਰਮੁਖੀ ਪੜ੍ਹਾਉਣੀ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੀ। ਬੀਬੀਆਂ ਨੂੰ ਵੀ ਤੇ ਭਾਈਆਂ ਨੂੰ ਵੀ। ਜਿੰਨਾਂ ਚਿਰ ਅਸੀਂ ਗੁਰਮੁਖੀ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹਦੇ, ਅਸੀਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਸ਼ੁੱਧ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹ ਸਕਦੇ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਸ਼ੁੱਧ ਉਹ ਪੜ੍ਹ ਸਕਦਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਗੁਰਮੁਖੀ ਪੜ੍ਹੇ, ਲਿਖੇ, ਉਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਫੇਰ ਸੰਥਿਆ ਲਵੇ ਫੇਰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ। ਹੁਣ ਅੰਗ੍ਰੇਜ਼ੀ ਦੇ ਵਿਚ ਸਾਨੂੰ ਗੁਟਕੇ ਮਿਲਦੇ ਨੇ, ਉਹ ਇਹ ਹੈ ਜਿਹੜੇ ਵਿਚਾਰੇ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹ ਸਕਦੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਹਾਇਕ ਹੋਣ। ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਜੋ ਸੰਬਿਆ ਮਿਲੇਗੀ, ਤਾਂ ਸ਼ੁੱਧ ਪੜ੍ਹਨਗੇ। ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹ ਸਕਦੇ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਬਚਨ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਦੇ ਵਿਚ ਕੁਝ ਪੰਨੇ ਅੰਗੇਜ਼ੀ ਦੇ ਬਾਹਰ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ ਜਾਇਆ ਕਰਦੇ ਨੇ। ਉਥੇ ਸਾਖੀ ਆ ਰਹੀ ਸੀ ਮਹਾਂਪੁਰਖ਼ਾਂ ਵਲੋਂ ਕਿ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਅਤਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਰੇਰੂ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਭਜਨ ਕਰਦੇ ਨੇ ਤੇ ਇੱਕ ਕਿਸਾਨ ਜਿਹੜਾ ਹੈ ਹਲਟ, ਖੂਹ ਚਲਾ ਰਿਹਾ ਹੈ ਤੇ ਖੂਹ ਦਾ ਕੁੱਤਾ ਬੋਲ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਆਹ ਗੁਰਦਾਸਪੁਰ, ਮਾਝੇ 'ਚ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ 'ਤੁਕਾ' ਏਧਰ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ 'ਕੁੱਤਾ' ਜਿਹੜਾ ਟੱਕ-ਟੱਕ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਹੁਣ ਉਸ ਸਾਖੀ ਵਿਚ ਵਿਚਾਰ ਆਉਂਦੀ ਸੀ ਕਿ ਕੁੱਤਾ ਬੋਲਦਾ ਸੀ ਤੇ ਕਿਸਾਨ ਨੇ ਸੋਚਿਆ ਕਿ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਬੰਦਗੀ ਕਰਦੇ ਨੇ, ਆਵਾਦ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਉਹਨੇ ਲਾਹ ਦਿਤਾ, ਪਿਛਾਂਚ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਜਦੋਂ ਬਲਦਾਂ ਨੂੰ ਸਾਹ ਦਿਵਾਉਣਾ ਤੇ ਉਹਨੇ ਗੋੜਾ ਨਾਲ ਲਾ ਕੇ ਸਾਹ ਦਿਵਾਉਣਾ। ਜਦੋਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਪਤਾ ਲੱਗਾ ਕਿ ਅੱਜ ਖੂਹ ਚਲਦਾ ਸੀ ਤੇ ਆਵਾਜ਼ ਨਹੀਂ ਆ ਰਹੀ, ਖੂਹ ਚੱਲ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਪਤਾ ਕੀਤਾ। ਉਹ ਕਹਿੰਦਾ, ਜੀ ਮੈਂ ਜਿਹੜਾ ਕੁੱਤਾ ਸੀ ਉਹ ਲਾਹ ਦਿਤਾ, ਪਿੱਛੇ ਕਰ ਦਿਤਾ ਤਾਂਕਿ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਬਿਰਤੀ ਭੰਗ ਨਾ ਹੋਵੇ ਭਾਵ disturb ਨਾ ਹੋਣ। ਭਜਨ ਕਰਦੇ ਨੇ।

ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿੰਦੇ, ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ। ਫੇਰ ਸਾਹ ਕਿਵੇਂ ਬਲਦਾਂ ਨੂੰ ਦਿਵਾਉਂਦਾ ਸੀ। ਕਹਿੰਦੇ, ਜੀ ਮੈਂ ਗਾਧੀ ਦੇ ਨਾਲ ਗੋਡਾ ਲਾ ਲੈਂਦਾ ਸੀ। ਕਹਿੰਦੇ, ਫੇਰ ਬੜੀ

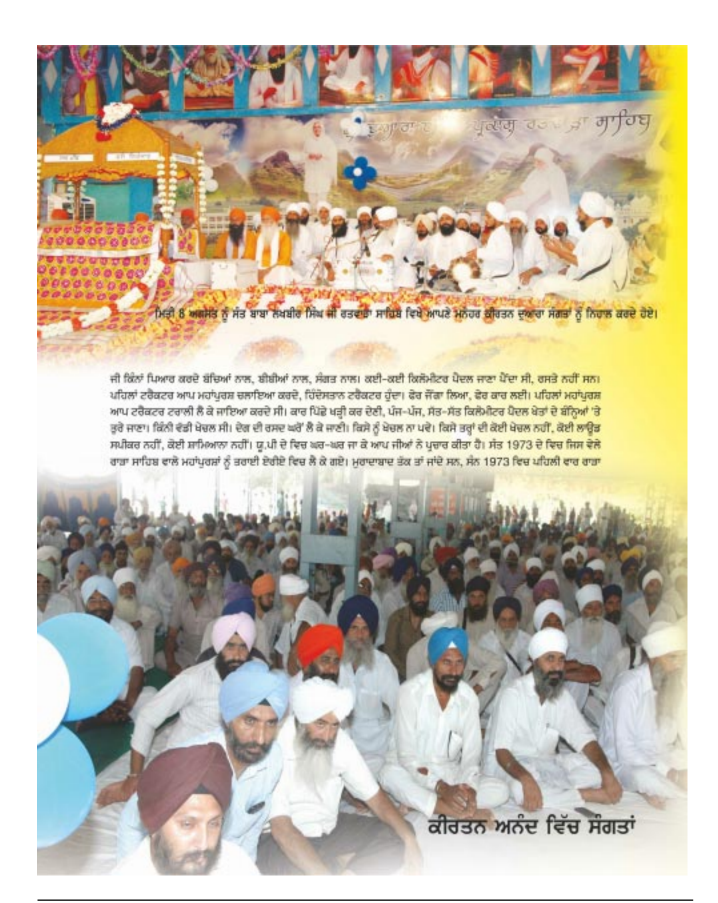
ਖੇਚਲ ਤੈਨੂੰ ਕਰਨੀ ਬਾਅਦ ਇਹ ਕੱਤਾ ਇਹਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਆਏਗੀ। ਹੁਣ ਜਦੋਂ ਉਲਬਾ ਕਰਨਾ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਨੇ ਕੱਤੇ ਦਿਤਾ। ਉਹਨੂੰ ਕੀ ਦਾ ਫ਼ੱਤਾ ਕੀ ਹੁੰਦਾ ਕਿਹਾ ਕਿ dog dog mraf ਬੋਲਿਆ ਹੀ ਨਾ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹਨੂੰ ਗੁਰਮੁਖੀ ਆਵੇ. ਨਾਲ ਪਤਾ ਹੋਵੇ। ਅੰਗੇਜ਼ੀ ਮੀਡੀਅਮ ਪੜ੍ਹੇ ਨੇ ਜਿੱਥੇ ਪੜਾਈ ਜਾਂਦੀ। ਪਰ ਬੋਲੀ ਤੋਂ ਦਰ ਚਲੇ



ਸੱਚਖੰਡਵਾਸੀ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਸੰਤ ਮਾਤਾ ਜੀ ਬਚਨ ਕਰਦੇ ਹੋਏ-ਇੱਕ ਅਭੁੱਲ ਯਾਦ

ਪਈ। ਅੱਜ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਬੋਲੇਗਾ, ਹੀ ਨਹੀਂ ਅੰਗੇਜੀ ਵਿਚ ਸੀ. ਅੰਗ੍ਰੇਜ਼ੀ ਨੂੰ dog ਲਿਖ ਪਤਾ ਕਿ ਖੁਹ ਹੈ। ਉਹਨੇ ਭੌਂਕਦਾ ਸੀ. ਜਿਵੰਦ ਗੀ ਮ ਭ ਕੇ। ਪਤਾ ਨਹੀਂ। ਪੰਜਾਬੀ ਆਵੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸਕਲਾਂ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਨਹੀਂ ਜੇ ਅਸੀਂ ਮਾਂ ਗਏ ਤਾਂ ਕੀ

ਹੋਏਗਾ। ਪਹਿਲੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ ਗੁਰਮੁਖ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਸਨ ਪਿਆਰਿਓ, ਇਕ ਵੱਡਾ ਪਰਉਪਕਾਰ ਇਹ ਕਰਿਆ ਕਰਦੇ ਸਨ ਕਿ ਜਿਹੜੇ ਨਹੀਂ ਸਨ ਪਰ੍ਹੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰਮੁਖੀ ਲਿਖਾਉਣੀ, ਪੜ੍ਹਾਉਣੀ, ਪੰਜਾਬੀ ਸਿਖਾਉਣੀ; ਇਹ ਵੱਡਾ ਪਰਉਪਕਾਰ ਸਿੰਧ ਦੇ ਵਿਚ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਮਾਤਾ ਜੀ ਨੇ ਕੀਤਾ। ਕਈ ਬਜ਼ੁਰਗ ਮਿਲੇ ਕਹਿੰਦੇ ਅਸੀਂ ਸਿੰਧ ਦੇ ਵਿਚ ਮਾਤਾ ਜੀ ਤੋਂ ਪੜ੍ਹੇ ਸੀ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਭਜਨ ਕਰਦੇ ਸੀ ਤੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰਦੇ ਸੀ, ਨਲਿਆਂ ਨੂੰ ਛੁਡਾਉਂਦੇ ਤੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਜਿਹੜੇ ਲੋਕ ਅਨਪੜ੍ਹ ਸਨ ਬੀਬੀਆਂ ਤੇ ਭਾਈ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਪੜ੍ਹਾ ਕੇ ਵੇਰ ਬਾਣੀ ਨਾਲ ਜੋੜਿਆ। ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਵੇਜ ਵਿਚ ਸਰਵਿਸ਼ ਕਰਦੇ, ਜਦੋਂ ਪਟਿਆਲੇ ਹੁੰਦੇ, ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਦੀਵਾਨ ਪਟਿਆਲੇ ਨਵਾਉਂਦੇ ਤੇ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਮੇਵਾਰੀ ਆਪਣੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੀ ਹੁੰਦੀ। ਜੋ ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਦੀਵਾਨ ਲਵਾਉਦੇ, ਉਸ ਵੇਲੇ ਵੀ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਮੇਵਾਰੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੀ ਹੁੰਦੀ। ਕਹਿੰਦੇ ਕਿ ਕਰਜ਼ਾ ਲੈ ਲੈਣਾ ਤੇ ਜਦੋਂ ਉਹ ਕਰਦਾ ਖਤਮ ਹੋ ਜਾਣਾ, ਫੇਰ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਜਾ ਕੇ ਬੇਨਤੀ ਕਰਨੀ ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਦੀਵਾਨ ਲੈ ਆਉਣੇ। ਸਾਰੇ ਸਿੰਘਾਂ ਦੇ ਲੰਗਰ ਦਾ ਪ੍ਰਬੰਧ ਆਪ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਸੇਵਾ ਹੋਈ ਕਰਨੀ। ਰਾੜ ਦੇ ਸਮੇਂ, ਜਦੋਂ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਆਰਾਮ ਕਰਦੇ, ਜਦੋਂ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਉੱਠਣਾ ਉਸ ਰਸਤੇ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਬੋਲੇ ਹੀ ਪੈ ਜਾਂਦੇ, ਆਪਣੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਤੇ ਬੀਜੀ ਤਾਂ ਕਿ ਜਦੋਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਉਠਣਗੇ, ਕਿਤੇ ਅਸੀਂ ਜ਼ਰਾ ਵੀ ਲੇਣ ਨਾ ਹੋ ਜਾਈਏ ਉੱਠਣ ਵਿਚ। ਬਾਹਰਲੇ ਪਾਸੇ ਬੱਲੇ ਹੀ ਬੋੜ੍ਹਾ ਜਿਹਾ ਆਰਾਮ ਕਰ ਲੈਣਾ। ਯੂ.ਪੀ ਦੇ ਵਿਚ ਜਦੋਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਤੇ ਬੀਜੀ ਗਏ, ਉਥੋਂ ਦੇ ਜਿਹੜੇ ਹਾਲਾਤ ਸਨ ਬਹੁਤ ਮਾੜੇ ਸਨ। ਸਰਾਬ ਦੇ ਨਸੇ, ਡਰੰਮਾਂ ਨਾਲ ਸਰਾਬ ਉਥੇ ਵਰਤਦੀ ਸੀ। ਬੋੜਲਾਂ ਨਾਲ ਨਹੀਂ। ਕਤਲ ਗਾਜਰ, ਮੂਲੀ ਵਾਂਗ ਹੁੰਦੇ ਸਨ। ਇਲਾਕਾ ਵੀ ਬੜਾ ਤਿਆਨਕ ਸੀ, ਉਸ ਵੇਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਸਰਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਮੇਵੇ ਨਾਲ ਮੰਢਾ ਜੋੜ ਕੇ, ਘਰ-ਘਰ ਜਾ ਕੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ। ਸਦਾ ਨਾਲ ਜਾਂਦੇ, ਧਿਆਨ ਰੇਖਦੇ, ਕਾਰਮ ਦਾ ਨਾਲ ਕੰਮ ਸੰਭਾਲਦੇ। ਭਾਵੇਂ ਸਰੀਰ ਬੀਜੀ ਦਾ ਬੀਬੀਆਂ ਦਾ ਸੀ ਪਰ ਨਿਰਭੇ ਮਰਦਾਂ ਵਾੜ੍ਹੇ ਆਪ ਨੇ ਕੰਮ ਕੀਤਾ ਯੂ.ਪੀ ਦੇ ਅੰਦਰ ਵੀ ਤੇ ਉਥੇ ਆਪ



ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਤਰਾਈ ਏਚੀਏ ਵਿਚ ਗਏ ਨੇ। ਓਸ ਵੇਲੇ ਸਾਚਾ ਇੰਤਜ਼ਾਮ ਮਹਾਂਪੁਰਸ ਤੋਂ ਬੀਜੀ ਕਰਦੇ। ਜਿਸ ਦਿਨ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਫਾਰਮ 'ਤੇ ਕਏ ਨੇ, ਆਪਣੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਨੇ ਰਾਂ ਨਾਂ ਹੀ ਨਹੀਂ ਲਿਆ, ਕਹਿੰਦੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਘਰ ਹੈ ਮਾਲਕ ਨੇ ਉਹ। ਜਦੋਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮੌਜ ਹੈ ਆਪੇ ਆਪਣੇ ਘਰ ਜਾਣਗੇ। ਸਹਿਜ-ਸੁਭਾਅ ਰਾਡਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਬਲਵੰਤ ਫਾਰਮ ਬੈਠੇ ਕਹਿੰਦੇ ਚਲੋਂ ਆਪਾਂ ਅੱਜ ਆਪਣੇ ਫਾਰਮ 'ਤੇ ਚੱਲੀਏ। ਇਹ ਨਹੀਂ ਕਿਹਾ ਕਿ ਤੁਹਾਡੇ ਫਾਰਮ 'ਤੇ। ਏਧਰ ਰਤਵਾਡਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਜੀਆਂ ਦਾ ਹੈ ਫਾਰਮ, ਉਹ ਮਾਲਕ ਨੇ ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਵੀ ਕਹਿੰਦੇ ਕਿ ਚਲੋਂ ਆਪਣੇ ਫਾਰਮ 'ਤੇ ਚੱਲੀਏ। ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਫਾਰਮ 'ਤੇ ਜਾ ਕੇ ਉਤਰੇ ਤੇ ਪਾਖੜ ਦੇ ਨੇੜੇ ਜਾ ਕੇ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋਏ, ਕਣਕ ਦੀ ਫਸਲ ਸੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਫਾਰਮ ਦੇ ਵਿਚ ਉਸ ਵੇਲੇ। ਰਤਵਾਡਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਨਾਮ ਲੈ ਕੇ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, 'ਫਕੀਰੀ ਤੇਰੀ, ਫਕੀਰੀ ਤੇਰੀ, ਫਕੀਰੀ ਤੇਰੀ।'

ਇਹ ਫਲੀਰੀ ਬਭੀ ਔਖੀ ਹੈ -

ਫਕੀਰਾ ਫਕੀਰੀ ਦੂਰ ਹੈ ਜਿੰਨੀ ਕੁ ਉਚੀ ਖਜੂਰ ਹੈ, ਚੜ੍ਹ ਜਾਏ 'ਤੇ ਝੂਟੇ ਪ੍ਰੇਮ ਰਸ ਡਿਗ ਪਏ 'ਤੇ ਚਕਨਾ ਚੂਰ ਹੈ।

ਇਹ ਰਸਤਾ ਬੜਾ ਔਖਾ ਹੈ ਫਕੀਰੀ ਦਾ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿੰਦੇ, ਫਕੀਰੀ ਤੋਰੀ-ਫਕੀਰੀ ਤੋਰੀ-ਫਕੀਰੀ ਤੋਰੀ। ਆਹ ਬਚਨ ਤਿੰਨ ਵਾਰ ਕੀਤਾ। ਥੋੜ੍ਹੇ ਸਮੇਂ ਬਾਅਦ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲਿਆਂ ਅੱਗੇ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਅਸੀਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਘਰ ਲਿਆਏ ਸਾਂ ਤੇ ਇਹ ਪਹਿਲਾਂ ਵੀ ਤਹਾਡੇ ਨੇ ਤੇ ਹੁਣ ਵੀ ਤਹਾਡੇ ਨੇ।

ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਹੋਸੇ, ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, ਭਾਈ, ਜਿਹੜਾ ਅਮਾਨਤ ਮੌੜ ਦੇਵੇਂ, ਬੜਾ ਚੰਗਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸ੍ਰੀ ਨਾਨਕ ਮਤਾ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਨ ਗਏ ਤੇ ਹੁਣ ਰਤਵਾਡਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ (ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ), ਰਾਡਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ (ਸੰਤ ਈਸ਼ਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ) ਦਾ ਧਿਆਨ ਪੂਰਾ ਰੱਖਿਆ ਕਰਨ ਤੇ ਅੱਗੇ ਜਾ ਕੇ ਗੱਡੀ ਰੋਕ ਨਈ ਰਾੜਾ। ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, ਕਿ ਭਾਈ। ਬੀਬੀ ਕਿੱਥੇ ਹੈ?

ਰਾਤਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼, ਆਪਣੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਜਿਵੇਂ ਪਿਤਾ ਆਪਣੇ ਪੁੱਤਰ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦੇ, ਬੋੜ੍ਹਾ ਆਪਣੇ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਕਿ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਿਉਂ ਹੋਇਆ ਹੈ? ਕਹਿੰਦੇ, ਤੁਸੀਂ ਬੀਬੀ ਦਾ ਧਿਆਨ ਕਿਉਂ ਨਹੀਂ ਰੱਖਦੇ? ਉਹ ਕਿੱਥੇ ਨੇ? ਲੈ ਕੇ ਆਓ।

ਭਾਵ ਏਨਾ ਧਿਆਨ ਰੱਖਦੇ ਸੀ ਆਪ ਵੀ ਰਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ। ਉਥੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਨਾਲ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਜਾ ਕੇ ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ ਹੈ।

ਜਦੋਂ' ਦਾਸ ਬਚਪਨ ਦੇ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਛੋਟੀ ਉਮਰ ਸੀ, ਮੇਰੇ ਤੋਂ ਛੋਟੇ ਭਾਈ ਕੁਰਦੀਪ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੋ ਸਾਲ ਛੋਟੇ ਨੇ। ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਮਿਲਾਪ ਹੋਇਆ , ਜਿੱਥੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਨੇ ਅਸੀਸਾਂ ਤੇ ਪਿਆਰ ਬਖਸਿਆ। ਕਹਿਣਾ, ਪਹਿਲਾਂ ਜਾਣਾ ਹੈ ਸਾਝਰੇ ਬੱਚਿਆਂ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣਨਾ ਹੈ, ਐਨਾ ਪਿਆਰ ਕਰਨ ਜਦ

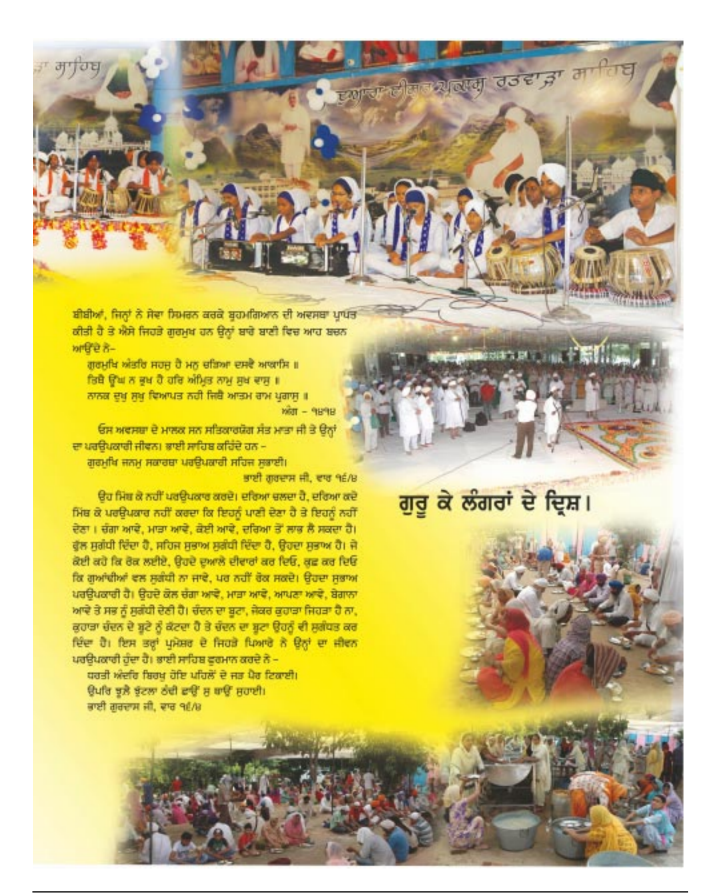




ਫਾਰਮ 'ਤੇ ਅਸੀਂ ਜਾਣਾ। ਉਥੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਫਾਰਮ 'ਤੇ ਜੋ ਠੋਕੇਦਾਰ, ਲੇਬਰ ਸੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਬੱਚਿਆਂ ਵਾਂਗੂ ਪਿਆਰ ਕਰਨਾ। ਐਸਾ ਜੀਵਨ ਆਪ ਜੀਆਂ ਦਾ ਸੀ।

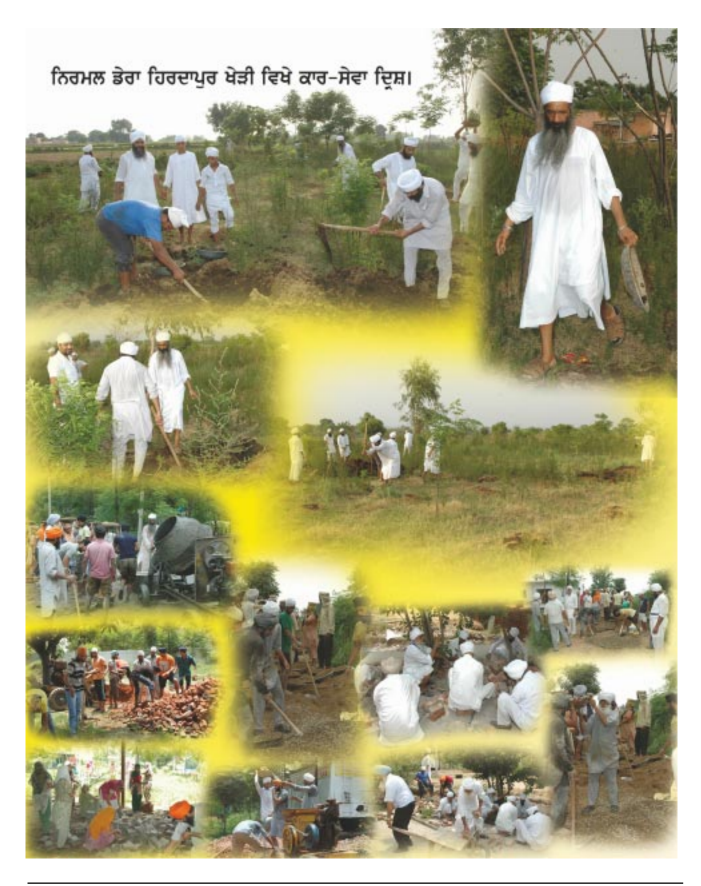
ਦੇ ਚੀਜ਼ਾਂ ਜਿਹੜੀਆਂ ਗੁਰੂ ਘਰ ਵਿਚ ਹਨ ਸੇਵਾ ਤੇ ਸਿਮਰਨ। ਇਹਦੇ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਪਰਪੱਕ ਰਹੇ ਨੇ। ਬਾਣੀ ਪੜ੍ਹਨੀ, ਸੁਣਨੀ, ਸੇਵਾ ਕਰਨੀ, ਸਿਮਰਨ ਕਰਨਾ। ਏਥੇ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਜਦੋਂ ਸੇਵਾ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋਈ ਹੈ, ਨਾਲ ਸੰਗਤ ਦੇ ਸੇਵਾ ਕਰਨੀ ਆਪ ਜੀਆਂ ਨੇ। ਨਾਲ ਸੰਗਤ, ਨਾਲ ਆਪ ਸਿਰ 'ਤੇ ਟੋਕਰੀਆਂ ਚੁੱਕਣੀਆਂ। ਸਟੋਰ ਦਾ ਸਮਾਨ ਸਾਚਾ ਖਿਲਰਿਆ ਪਿਆ ਸੀ, ਸਾਰਾ ਸੈੱਟ ਕਰਕੇ ਦਿਤਾ ਕਿ ਬੇਟਾ! ਸਮਾਨ ਸਾਰਾ ਏਸ ਰਹਾਂ ਸੈੱਟ ਕਰੋ। ਜਦੋਂ ਨਵੇਂ -ਨਵੇਂ 'ਚ ਟੀਨਾਂ ਪਈਆਂ ਸੀ, ਸੇਵਾ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋਈ ਸੀ, ਉਸ ਵੇਲੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਨਾਲ ਹੋ ਕੇ ਸੰਗਤ ਦੇ ਸੇਵਾ ਕਰਨੀ।

ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਬਚਨ ਅਤੇ ਜਿਵੇਂ ਗੁਰੂ ਗੁੰਬ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅੰਦਰ ਬਚਨ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਕਿ ਬਹਮਗਿਆਨੀ ਦੇ ਲੱਛਣ, ਸੰਭਾਂ ਦੇ ਲੱਛਣ ਉਹ ਬਚਨ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੋਹਾਂ 'ਤੇ ਦੁਕਦੇ ਨੇ। ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਇੱਕ ਜਗ੍ਹਾ ਪਰਓਪਕਾਰ ਦੇ ਬਾਰੇ ਬਚਨ ਕਰਦੇ ਨੇ ਕਹਿੰਦੇ ਜਿਹੜੇ ਗਰਮਖ ਨੇ, ਚਾਹੇ ਬੀਬੀ ਹੋਵੇ ਚਾਹੇ ਭਾਈ ਹੋਵੇ। ਉਹ ਕਰਮੁਖ ਨੇ ਗੁਰੂ ਘਰ ਦੇ। ਗਰਮੁਖ ਦੀ ਅਵਸਥਾ ਕੋਈ ਛੋਟੀ ਨਹੀਂ। ਬੁਹਮਗਿਆਨੀ ਨੂੰ ਗੁਰਮੁਖ ਆਖਿਆ ਹੈ। ਉਹ ਜਿਹੜੇ ਅਸਬੂਲ ਸਰੀਰ, ਸੁਖਸ਼ਮ ਸਰੀਰ ਤੇ ਕਾਰਨ ਸਰੀਰ ਜਿਹੜਾ ਹੈ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਤੋਂ ਆਤਮਾ ਪਰ੍ਹੇ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਤਮਾ ਨੂੰ ਸਾਖਸਾਤ ਕਰ ਲਿਆ। ਉਹ ਕੁਰਮੁਖ ਨੇ। ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਭਾਈ ਡਾ. ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਇੱਕ ਜਗ੍ਹਾ ਬੜਾ ਸੋਹਣਾ ਲਿਖਦੇ ਨੇ ਕਿ ਇਹ ਸਰੀਰ ਦਾ ਮੂਲ ਮਨ ਹੈ, ਮਨ ਦਾ ਮੂਲ ਆਤਮਾ ਹੈ, ਆਤਮਾ ਦਾ ਮੂਲ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਹੈ। ਜਿਹੜੇ ਤਿੰਨਾ<mark>ਂ ਸਰੀਰਾਂ</mark> ਤੋਂ ਪਰ੍ਰੇ, ਆਹ ਪੰਜ ਤੱਤ ਦਾ ਸਰੀਰ ਹੈ ਨਾ ਇਹਨੂੰ ਅਸਬੁਲ ਸਰੀਰ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ। 19 ਤੱਤਾਂ ਦਾ ਸੁਖਸ਼ਮ ਸਰੀਰ ਹੈ, ਫੇਰ ਕਾਰਨ ਸਰੀਰ ਹੈ, ਪੰਜ ਕਰਮ ਇੰਦਰੇ, ਪੰਜ ਪਾਣ, ਪੰਜ ਗਿਆਨ ਇੰਦਰੇ, ਮਨ, ਚਿਤ, ਬੁੱਧ, ਅਹੰਭਾਵ ਇਹ ਸੁਖਸ਼ਮ ਸਰੀਰ ਹੈ। ਫੇਰ ਅਵਿਦਿਆ ਦਾ ਸਰੀਰ ਤੇ ਅਸਬੁਲ, ਸੁਖਸ਼ਮ ਤੇ ਕਾਰਨ ਸਰੀਰ ਤੋਂ ਆਤਮਾ ਪਰ੍ਹੇ ਹੈ। ਤਿੰਨਾਂ ਸਰੀਰਾਂ ਤੋਂ ਨਿਆਰੀ ਹੈ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਤਮਾ ਨੂੰ ਸਾਖ਼ਸ਼ਾਤ ਕਰ ਲਿਆ। ਆਤਮਾ ਤੇ ਪੁਮਾਤਮਾ ਇੱਕ ਰੂਪ ਹੋ ਗਏ। ਉਹ ਹਨ ਪਿਆਰਿਓ! ਗੁਰਮੁਖ। ਗੁਰੂ ਘਰ ਵਿਚ ਇਹ ਵਡਿਆਈ ਹੈ ਕਿ ਕਿੰਨੇ ਮਹਾਂਪਰਸ਼, ਕਿੰਨੀਆਂ ਮਾਤਾਵਾਂ









ਪਿਆਰ ਤੇ ਹੁਕਮ ਵਿਚ ਬਤੀਤ ਕੀਤਾ, ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਮਾਤਾ ਜੀ ਨੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਸਾਥ ਦਿਤਾ ਹੈ ਪਿਆਰਿਓ।

ਆਮ ਇੱਕ ਕਹਾਵਤ ਹੈ – 'ਜੋੜੀਆਂ ਜਗ ਥੋੜ੍ਹੀਆਂ।' ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ 'ਚ ਬਚਨ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਕਿ –

ਧਨ ਪਿਰੁ ਏਹਿ ਨ ਆਖੀਅਨਿ ਬਹਨਿ ਇਕਠੇ ਹੋਇ॥ ਏਕ ਜੋਤਿ ਦੁਇ ਮੁਰਤੀ ਧਨ ਪਿਰੁ ਕਹੀਐ ਸੋਇ॥

ਅੰਗ - 2tt

ਕਹਿੰਦੇ, ਸਰੀਰ ਦੋ ਤੇ ਜੋਤ ਇੱਕ ਹੋਵੇ, ਵਿਚਾਰ ਇੱਕ ਹੋਵੇ, ਐਸਾ ਕਰਕੇ ਦਿਖਾਇਆ। ਉਹ ਛਾਂ ਕਿੰਨਿਆਂ ਕੁ ਨੂੰ ਦਿਤੀ ਹੈ, ਕੇਵਲ ਆਪਣੇ ਚਾਰ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਹੀ ਛਾਂ ਨਹੀਂ ਦਿਤੀ, ਲੱਖਾਂ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਛਾਂ ਦਿਤੀ ਹੈ –

### ਉਪਰਿ ਝੂਲੇ ਝੱਟੁਲਾ ਠੰਢੀ ਛਾਉਂ ਸੁ ਥਾਉਂ ਸੁਹਾਈ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ, ਵਾਰ ੧੬/੪

ਓਸ ਮਾਤਾ ਨੇ ਵੀ ਜਿਵੇਂ ਬ੍ਰਿਛ ਠੰਢੀ ਛਾਂ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਕਹਿੰਦੇ ਜਿਹੜੀ ਛਾਂ ਮਾਂ ਦਿੰਦੀ ਹੈ, ਉਹ ਬ੍ਰਿਛ ਵੀ ਨਹੀਂ ਦੇ ਸਕਦਾ। ਐਸੀ ਪਿਆਰੀ ਛਾਂ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ –

#### ਧਾਰਨਾ - ਮਾਵਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਮਾਵਾਂ, ਠੰਢੀਆਂ ਛਾਵਾਂ ਪਿਆਰਿਓ।

ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਛਾਂ ਥੱਲੇ ਕਿੰਨੇ ਕੁ ਪਲੇ। ਕੇਵਲ ਚਾਰ ਬੱਚੇ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਬਲਕਿ ਕਿਹਾ ਕਰਦੇ ਕਿ ਅਸਲੀ ਬੱਚੇ, ਧੀਆਂ ਪੁੱਤ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਆਹ ਨੇ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਵੀ ਤੇ ਬੀਜੀ, ਐਨਾ ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਪਿਆਰ ਕਰਦੇ ਸੀ। ਕਹਿੰਦੇ, ਅਸਲੀ ਧੀਆਂ ਪੁੱਤਰ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਇਹ ਨੇ। ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ ਕਿ ਉਹ ਜਿਹੜਾ ਬ੍ਰਿਛ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਕੋਈ ਆਵੇ ਉਹਦੀ ਛਾਂ ਦਾ ਅਨੰਦ ਮਾਣਦਾ ਹੈ, ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਿਹੜੇ ਗੁਰਮੁਖ ਨੇ ਉਹ ਕਿਵੇਂ ਸੁਖ ਦੂਜਿਆਂ ਨੂੰ ਦਿੰਦੇ ਨੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ -

#### ਪਵਣੁ ਪਾਣੀ ਪਾਲਾ ਸਹੈ ਸਿਰ ਤਲਵਾਇਆ ਨਿਹਚਲੁ ਜਾਈ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ, ਵਾਰ ੧੬/੪

ਦੂਜਿਆਂ ਨੂੰ ਸੁੱਖ ਦੇਣ ਵਾਸਤੇ ਆਪਣੇ ਉਤੇ ਦੁੱਖ ਝੱਲਣੇ। ਯੂ.ਪੀ ਬਾਰੇ ਮੈਂ ਬੇਨਤੀ ਕਰ ਰਿਹਾ ਸੀ ਤਾਂ ਪੰਜ–ਪੰਜ, ਸੱਤ–ਸੱਤ ਕਿਲੋਮੀਟਰ ਪੈਦਲ ਚੱਲਣਾ, ਨਦੀਆਂ ਪਾਣੀ, ਚਿੱਕੜ ਤੇ ਧੂੜ–ਘੱਟਾ ਬੜਾ ਤੇ ਸੰਗਤਾਂ ਨੇ ਹੱਸਣਾ ਅਮਰੀਕੀ ਪਾਊਡਰ ਲਾ ਲਿਆ ਅਸੀਂ। ਪਰਵਾਹ ਹੀ ਕੋਈ ਨਹੀਂ। ਗਰਮੀ ਬੜੀ ਸੀ, ਅੱਜਕੱਲ੍ਹ ਵਾਂਗੂੰ ਸਾਧਨ ਨਹੀਂ ਸਨ। ਅੱਜਕੱਲ੍ਹ ਤਾਂ air condition ਗੱਡੀਆਂ ਤੇ air condition ਕੋਠੀਆਂ। ਓਸ ਵੇਲੇ ਹੈ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਆਪਣੇ ਸੁੱਖ ਛੱਡ ਕੇ, ਦੁੱਖ ਝੱਲਣੇ, ਸੰਗਤ ਤੱਕ ਪਹੁੰਚਣਾ। ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਹਰ ਕੋਈ ਆਰਾਮ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਰਾਮ ਨਾਲ ਬੈਠੀਏ। ਪਰ ਜਿਹੜੇ ਰੱਬ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਹ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਬ੍ਰਿਛ ਦੂਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਸੁੱਖ ਦੇਣ ਵਾਸਤੇ, ਆਪਣੇ ਉਤੇ ਦੁੱਖ ਝੱਲਦਾ ਹੈ। ਹਨ੍ਹੇਰੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਆਪਣੇ 'ਤੇ, ਮੀਂਹ ਪੈਂਦਾ ਹੈ ਆਪਣੇ

'ਤੇ, ਬਰਫ ਪੈਂਦੀ ਹੈ ਆਪਣੇ 'ਤੇ, ਗਰਮੀ ਪੈਂਦੀ ਹੈ ਆਪਣੇ 'ਤੇ, ਨੀਵਾਂ ਸਿਰ ਕਰਕੇ ਉਹ ਝੱਲੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਿਹੜੇ ਰੱਬ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਨੇ ਉਹ ਕਿੰਨੇ ਵੀ ਦੁੱਖ ਆਪਣੇ ਉਤੇ ਸਹਿਣ ਕਦੀ ਰੋਸ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ। ਉਹ ਸੁੱਖ ਦੂਜਿਆਂ ਨੂੰ ਦੇਈ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਪਿਆਰ ਹਮੇਸ਼ਾ ਮਿਲੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਐਸਾ ਸੁਭਾਅ ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਕਹਿੰਦੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ –

#### ਫਲੁ ਦੇਇ ਵੱਟ ਵਗਾਇਐ ਕਰਵਤਿ ਨ ਹਲਿਆ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਵਾਰ, ੯/੨੧

ਕਹਿੰਦੇ ਰੋੜੇ ਮਾਰਨ ਵਾਲਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਦਰਖਤ ਨੂੰ, ਦਰਖਤ ਉਹਨੂੰ ਵੀ ਫਲ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਰੱਬ ਦੇ ਪਿਆਰੇ -

ਸੰਤ ਕ੍ਰਿਪਾਲ ਕ੍ਰਿਪਾ ਜੇ ਕਰੈ ॥ ਨਾਨਕ ਸੰਤਸੰਗਿ ਨਿੰਦਕੁ ਭੀ ਤਰੈ ॥ ਅੰਗ – ੨੭੯

ਕਹਿੰਦੇ, ਆਹ ਗਰਮਖਾਂ ਦੀ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਹੈ, ਪਿੱਛੇ ਝਾਤੀ ਮਾਰੀਏ, ਚਾਹੇ ਯੂ.ਪੀ, ਚਾਹੇ ਪੰਜਾਬ, ਚਾਹੇ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ 'ਚ, ਜਿਹਨੂੰ ਲੋਕ ਮਾੜਾ ਕਹਿੰਦੇ ਸੀ ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਉਹਦੇ ਨਾਲ ਹੋਰ ਪਿਆਰ ਕਰਦੇ ਸੀ। ਜੇ ਕਿਸੇ ਦੇ ਕੋਲ ਕੋਈ ਦਾਤ ਨਹੀਂ ਪੱਤਰ ਦੀ ਦਾਤ ਨਹੀਂ, ਕਾਰੋਬਾਰ 'ਚ ਵਿਘਨ ਪੈ ਰਹੇ ਨੇ, ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਨਾਲ ਲੈ-ਕੇ ਜਾਣਾ , ਇਸ 'ਤੇ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰੋ। ਐਨਾ ਦਿਲ ਨਰਮ। ਆਮ ਹੀ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ ਆਪਣੇ ਕਿ ਪਿਤਾ ਨਾਲੋਂ ਮਾਂ ਦਾ ਦਿਲ ਜ਼ਿਆਦਾ ਨਰਮ ਹੰਦਾ ਹੈ। ਮਾਂ–ਮਾਂ ਹੰਦੀ ਹੈ। ਇਕ ਨਹੀਂ, ਜੇ ਆਪਾਂ ਕਹੀਏ ਗਿਣਤੀ ਵੀ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਘਰ ਪੁੱਤਰ ਨਹੀਂ ਸਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਬੀਬੀਆਂ ਨੂੰ ਨਾਲ ਲੈ ਕੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਕਰੋ ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਵੀ ਐਸੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਭਾਈ! ਬਾਣੀ ਨਾਲ ਜੁੜੋ। ਦੇਖੋ, ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਨਾਲ ਜੋੜਿਆ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ। ਪਹਿਲੀ ਅਰਦਾਸ ਜਦੋਂ ਵੀਰ ਮਨਜੀਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬਾਰੇ ਕਰਾਈ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਨੇ। ਅਖੰਡਪਾਠ ਸਾਹਿਬ ਰੱਖੇ, ਭੋਗ ਪਏ, ਸੰਗਤ ਤੋਂ ਅਰਦਾਸ ਕਰਾਈ। ਇਹ ਵਡਿਆਈ ਹੈ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੀ ਕਿ ਕ੍ਰਿਪਾ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨੇ ਕਰਨੀ ਹੈ ਸੰਗਤ ਅਰਦਾਸ ਕਰੇ। ਕ੍ਰਿਪਾ ਹੋਈ, ਭਾਈ ਮਨਜੀਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਘਰ ਬੇਟਾ ਹੋਇਆ। ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਛੋਟੀ ਬੇਟੀ ਨੇ ਚਿੱਠੀ ਲਿਖੀ, ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਉਹ ਚਿੱਠੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਸੁਣਾਈ ਤੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਸੰਗਤ ਅਰਦਾਸ ਕਰੇ। ਵਡਿਆਈ ਸੰਗਤ ਨੂੰ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਤੇ ਬੀਜੀ ਕਦੇ ਇਹ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਹਿੰਦੇ ਕਿ ਅਸੀਂ ਦੇ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਕਹਿੰਦੇ ਸੀ ਗੁਰੂ ਨੇ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰਨੀ ਹੈ। ਅਰਦਾਸ ਸੰਗਤ ਰਾਹੀਂ ਕਰਾਉਣੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀ ਬੇਟੀ ਦੇ ਘਰ ਬੇਟੇ ਵਾਸਤੇ ਵੀ ਅਰਦਾਸ ਸੰਗਤ ਰਾਹੀਂ ਕਰਵਾਈ ।ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਕਿੰਨਿਆਂ ਦੇ ਕਾਰੋਬਾਰ ਰੁਕੇ, ਜਾਂ ਨਾਮ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਨਹੀਂ ਸੀ ਚਲਦਾ, ਬੀਜੀ ਨੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਬੁਲਾਉਣਾ ਤੇ ਕਹਿਣਾ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕੰਮ ਕਰੋ। ਆਪ ਐਸੇ ਪਰਉਪਕਾਰ ਸਦਾ ਕਰਦੇ ਰਹੇ । ਜਿਹੜੇ ਗੁਰਮੁਖ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਆਹ ਲੱਛਣ ਨੇ –

ਧਾਰਨਾ – ਗੁਰਮੁਖ ਜਨਮ ਸਕਾਰਥਾ, ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਈ। ਮਿਤ੍ਰ ਨ ਸਤ੍ਰ ਨ ਮੋਹੁ ਧ੍ਰੋਹੁ ਸਮਰਦਸੀ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸਮਾਈ। ਭਾਈ ਗਰਦਾਸ ਜੀ ੧੬/੪

ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਮਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਜਿਹੜੇ ਮਾਤਾ ਜੀ ਸਨ ਮਾਤਾ ਹਰਨਾਮ ਕੌਰ ਜੀ, ਉਹ ਵੀ ਬਹੁਤ ਬੰਦਗੀ ਵਾਲੇ ਸਨ। ਆਪ ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਕਰਦੇ, ਜਿਵੇਂ ਮਾਤਾ ਜੀ ਦੇ ਅੰਦਰ ਦਇਆ ਸੀ, ਉਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਵੀ ਦਇਆ।

ਕਹਿੰਦੇ, ਇਕ ਵਾਰੀ ਬਜ਼ਾਰ 'ਚ ਜਾ ਕੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਮਾਤਾ ਹਰਨਾਮ ਕੌਰ ਜੀ ਨੇ ਜੁੱਤੀ ਲਈ। ਜਿੰਨੇ ਦੁਕਾਨਦਾਰ ਨੇ ਪੈਸੇ ਮੰਗੇ ਦੇ ਦਿਤੇ, ਉਥੋਂ ਚੱਲ ਪਏ। ਦੋ ਤਿੰਨ ਮੀਲ ਆ ਗਏ, ਮਨ 'ਚ ਆਇਆ ਕਿ ਜੋੜਾ ਚੰਗਾ ਹੈ ਤੇ ਉਹਨੇ ਪੈਸੇ ਘੱਟ ਲਏ ਨੇ। ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਉਹਨੂੰ ਕੁਛ ਬਚਿਆ ਹੈ ਕਿ ਨਹੀਂ। ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਮਾਤਾ ਹਰਨਾਮ ਕੌਰ ਜੀ ਦਾ ਦਿਲ ਕਿੰਨਾ ਨਰਮ ਸੀ ਕਿ ਉਹ ਉਥੋਂ ਫੇਰ ਪਿੱਛੇ ਮੁੜ ਗਏ। ਕਹਿੰਦੇ, ਜੋੜਾ ਬੜਾ ਚੰਗਾ ਹੈ, ਉਹਨੇ ਪੈਸੇ ਘੱਟ ਲਏ ਨੇ। ਉਹਨੂੰ ਕੀ ਬਚਿਆ ਹੋਏਗਾ। ਵਾਪਸ ਜਾ ਕੇ, ਜਿਸ ਤੋਂ ਜੋੜਾ (ਜੁੱਤੀ) ਲਈ ਸੀ, ਉਹਨੂੰ ਹੋਰ ਪੈਸੇ ਦਿਤੇ ਕਿ ਤੇਰਾ ਜੋੜਾ ਚੰਗਾ ਹੈ ਤੂੰ ਪੈਸੇ ਘੱਟ ਲਏ ਨੇ ਆਹ ਹੋਰ ਪੈਸੇ ਲੈ-ਲੈ। ਐਸੇ ਬੀਜੀ ਦੇ ਮਾਤਾ ਜੀ ਸਨ । ਐਨੇ ਮਾਤਾ ਜੀ ਚੰਗੇ ਅਤੇ ਪਿਤਾ ਬੁਹਮਗਿਆਨੀ।

ਆਪ ਜੀ ਹੁਣ ਸਰਵਣ ਕਰ ਰਹੇ ਸੀ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਬਾਰੇ। ਜਿੱਥੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਦਿਨ ਰਾਤ ਸਾਥ ਦਿਤਾ, ਯੂ.ਪੀ ਦੇ ਵਿਚ ਸ਼ੇਰ ਬੂਕਦੇ ਸੀ, ਜਦੋਂ ਇਕੱਲੇ ਰਹਿੰਦੇ ਸੀ ਫਾਰਮ 'ਤੇ। ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ ਲਈ ਜਾਂਦੇ ਘਰ ਨੂੰ ਤਾਲੇ ਲਾ ਕੇ ਰੱਬ ਦੇ ਸਹਾਰੇ ਛੱਡ ਕੇ ਚਲੇ ਜਾਂਦੇ। ਇੱਥੇ ਜਦੋਂ ਪਿੰਡ-ਪਿੰਡ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ, ਉਸ ਵੇਲੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਦੀਵਾਨ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ। ਬੀਬੀਆਂ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦੇ, ਮੜ੍ਹੀਆਂ-ਮਸਾਣੀਆਂ ਨੂੰ ਨਾ ਮੰਨੋ। ਮਾਤਾ ਜੀ ਕਹਿੰਦੇ, ਕਈ ਵਾਰੀ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਆਹ ਮੈਨੂੰ ਵੀ ਮਾਤਾ ਜੀ ਕਹਿਣ ਲੱਗ ਪਏ। ਫੇਰ ਸੰਗਤ ਬੀਜੀ ਕਹਿਣ ਲੱਗ ਗਈ। ਹਸਦੇ ਰਹਿਣਾ ਕਿ ਮਾਤਾ ਤਾਂ ਮਾਤਾ ਰਾਣੀ (ਇੱਟਾਂ ਦੀ ਬਣਾਈ ਹੋਈ) ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਕਹਿਣਾ, ਬੀਬੀਆਂ ਨੂੰ ਕਿ ਖੰਡੇ ਬਾਟੇ ਦਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕੋ, ਸਿੱਧੇ ਬਚਨ ਤੀਰ ਵਾਂਗੂੰ ਲਗਦੇ ਸੀ ਪਿਆਰਿਓ।

ਇੱਕ ਵਾਰੀ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਅਤਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮਸਤੂਆਣੇ ਵਾਲੇ ਬੈਠੇ ਨੇ ਤੇ ਹੋਰ ਵੱਡੇ-ਵੱਡੇ ਵਿਦਵਾਨ ਕਹਿਣ ਜੀ, ਖੰਡੇ ਬਾਟੇ ਦਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕੋ। ਕੋਈ ਤਿਆਰ ਨਾ ਹੋਵੇ। ਕਹਿੰਦੇ, ਬਾਬਾ ਜੀ! ਤਿਆਰ ਹੀ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਹੋ ਰਿਹਾ। ਕਹਿੰਦੇ, ਅੱਛਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕਣ ਵਾਸਤੇ ਨਹੀਂ ਕੋਈ ਤਿਆਰ ਹੋ ਰਿਹਾ?

ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਇੱਕੋ ਵਾਰੀ ਬਚਨ ਕੀਤਾ, ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਪ੍ਰੇਮੀ ਇੱਕ ਬਚਨ ਦੇ ਉਤੇ ਤਿਆਰ ਹੋ ਗਏ ਪਿਆਰਿਓ। ਕਿਉਂ? ਕਮਾਈ ਹੈ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਜੁੜੇ ਹੋਏ ਹੁੰਦੇ ਨੇ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਨਾਲ-

ਪ੍ਰਭ ਜੀ ਬਸਹਿ ਸਾਧ ਕੀ ਰਸਨਾ ॥ ਨਾਨਕ ਜਨ ਕਾ ਦਾਸਨਿ ਦਸਨਾ ॥ ਅੰਗ – ੨੬੩

ਇੱਕੋ ਵਾਰੀ ਪੰਜ-ਸੱਤ ਮਿੰਟ ਜਦੋਂ ਦੀਵਾਨ 'ਤੇ ਬੋਲਦੇ, ਕਿੰਨੀਆਂ ਬੀਬੀਆਂ 'ਤੇ ਭਾਈ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕਣ ਵਾਸਤੇ ਹੋਰ ਤਿਆਰ ਹੋ ਜਾਂਦੇ । ਇਥੇ ਪਿੰਡ-ਪਿੰਡ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸੰਚਾਰ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਰਾਤ ਨੂੰ 12.00-1.00 ਵਜੇ ਵਾਪਸ ਮੁੜਨਾ ਤੇ ਬੀਜੀ ਨੇ ਹੱਥੀਂ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਾ ਤਿਆਰ ਕਰਕੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਛਕਾਉਣਾ। ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਬਚਨ ਨਿਭਾਇਆ। ਹੱਥੀਂ ਸੇਵਾ ਕਰਦੇ ਰਹੇ । ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਜਦੋਂ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅਸਥਾਨ ਗਰਦਵਾਰਾ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਨੀਂਹ ਪੱਥਰ ਰਖਾਇਆ ਸੀ ਤਾਂ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਤੋਂ ਰਪਿਆ ਰਖਾਇਆ ਸੀ ਕਿ ਭਾਈ ਏਥੇ ਮਾਇਆ ਦੀ ਕੋਈ ਘਾਟ ਨਹੀਂ ਆਏਗੀ। 1995 'ਚ 'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਰਿਲੀਜ਼ ਕਰਾਇਆ, ਹੁਣ ਦਾਸ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਤਕਰੀਬਨ ਸਾਰਿਆਂ ਨੇ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਹੈ ਬਾਬਾ ਹਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਵੀ, ਭਾਈ ਸੁਖਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਵੀ। ਸੈਕਟਰੀ ਭਾਈ ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਵੀ, ਸ. ਇੰਦਰਜੀਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਵੀ ਹੋਰ ਜਿੰਨੇ ਵੀ ਬੁਲਾਰੇ ਹਨ ਕਿ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਬਾਰੇ। ਹਣ ਦਾਸ ਦੀ ਬੇਨਤੀ ਹੈ ਜੋ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਕਰ ਚੱਕਾ ਹਾਂ ਕਿ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਦੇ ਕੇਵਲ ਮੈਂਬਰ ਆਪ ਹੀ ਨਹੀਂ ਬਣਨਾ ਹੋਰ ਵੀ ਮੈਂਬਰ ਬਣਾਓ। ਭਾਈ ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਕਹਿ ਰਹੇ ਕਿ ਸੰਨ 1995 ਤੋਂ ਜਿੰਨੀ ਭੇਟਾ ਸੀ, ਅੱਜ ਵੀ ਓਨੀ ਹੀ ਭੇਟਾ ਹੈ। ਇਹ ਸੰਗਤ ਵਲੋਂ ਗੁਰੂ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਨਾਲ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਕਮਾਈਆਂ ਨੇ, ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਚੱਲ ਰਿਹਾ ਹੈ ਤੇ ਆਪਾਂ ਨੇ ਖੁਸ਼ੀ ਲੈਣੀ ਹੈ ਨਾ ਬੀਜੀ ਦੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਅੱਜ ੮ ਅਗਸਤ ਦੇ ਦਿਹਾੜੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਪਿਆਰੀ ਯਾਦਗਾਰ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਹੋਈ ਹੈ।

ਜੇਕਰ ਅਸੀਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਲੈਣੀਆਂ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਾਂ, ਕੇਵਲ ਆਪ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹਨਾ, ਆਪ ਹੀ ਨਹੀਂ ਮੈਂਬਰ ਬਣਨਾ, ਹੋਰ ਵੀ ਬਣਾਉਣੇ ਨੇ ਇਹ ਸਾਡਾ ਸਾਰਿਆਂ ਦਾ ਫਰਜ਼ ਬਣਦਾ ਹੈ।

ਜਿਹੜੇ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਖੰਡੇ ਬਾਟੇ ਦਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕ ਰਹੇ ਨੇ, ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਦੇ ਲੜ ਲਗ ਰਹੇ ਹਨ। ਉਹਦਾ ਫਲ ਵੀ ਤੁਹਾਨੂੰ ਮਿਲੇਗਾ ਹੀ ਮਿਲੇਗਾ।

ਇਕ ਵਾਰੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਸਹਿਜ–ਸੁਭਾਅ ਪਤਾ ਲੱਗਾ, ਕਿ ਸੇਵਾਦਾਰਾਂ ਦੀ ਲਿਸਟ ਘੱਟ ਆਈ ਹੈ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿੰਦੇ ਅੱਛਾ! ਕਹਿੰਦੇ ਫੇਰ ਸਮਾਗਮ ਕਿਉਂ ਮਨਾਉਂਦੇ ਓਂ? ਭਾਈ ਨਸੀਬ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਪੁੱਛਿਆ ਕਿ ਲਿਸਟ ਕਿੰਨੀ ਘੱਟ ਹੈ? ਇੱਕ ਬਚਨ ਨਾਲ ਹੀ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਸੇਵਾਦਾਰਾਂ ਦੇ ਨਾਮ ਆ ਗਏ। ਪਤਾ ਲੱਗਾ ਕਿ ਗੁਰੂ ਕੇ ਲੰਗਰਾਂ ਵਾਸਤੇ ਬਾਲਣ ਅਜੇ ਪਹੁੰਚਿਆ ਨਹੀਂ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਇੱਕ ਬਚਨ ਕੀਤਾ। ਕਹਿੰਦੇ, ਭਾਈ ਜਿਹੜੇ ਗੁਰੂ ਕੇ ਲੰਗਰਾਂ ਵਾਸਤੇ ਬਾਲਣ ਲਿਆਉਣਗੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦੁਖ ਸੜ ਜਾਣਗੇ, ਖਤਮ ਹੋ ਜਾਣਗੇ। ਢੇਰਾਂ ਦੇ ਢੇਰ ਟਰੱਕ ਬਾਲਣ ਆਇਆ। ਮੰਗਿਆ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਰਦੇ ਕਿਸੇ ਤੋਂ ਵੀ।

ਇੱਕ ਵਾਰੀ ਕਿਸੇ ਸਿੰਘ ਨੇ ਕਹਿ ਦਿਤਾ ਕਿ ਮੈਂ 11,000 ਦਿੰਦਾ ਹਾਂ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿੰਦੇ, ਨਾ ਭਾਈ! ਤੂੰ ਐਨੇ ਜੋਗਾ ਨਹੀਂ, ਥੋੜ੍ਹੀ ਕਰ। ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਅ ਕਰੋ, ਐਵੇਂ ਤਮੇਂ ਗੁਣੀ ਦਾਨ ਨਾ ਕਰੋ। ਹੁਣ ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿਸੇ ਦਾ ਨਾਂ ਸਟੇਜਾਂ 'ਤੇ ਬੋਲਣਾ ਹੀ ਨਹੀਂ। ਗੁਰੂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਹੈ ਸਾਰੇ ਕਾਰਜ ਆਪ ਕਰਦੇ ਨੇ, ਉਹ ਸਮਰੱਥ ਨੇ। ਗੁਰੂ ਸਮਰੱਥ, ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ, ਸਾਡੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਪੂਰਨ। ਅਸੀਂ ਕਿਉਂ ਕਿਸੇ ਅੱਗੇ ਹੱਥ ਕਰੀਏ ਪਿਆਰਿਓ। ਜੋ ਭੇਜਣਗੇ, ਉਹ ਹੋ ਜਾਏਗਾ।

ਜਿਹੜਾ ਸੰਗਤ ਦੀ ਕਿਰਤ ਦਾ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਉਹਦੇ ਨਾਲ ਜੋ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਅ ਬਣਦਾ ਹੈ ਉਥੇ ਬਰਕਤਾਂ ਪੈਂਦੀਆਂ ਨੇ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿੰਦੇ ਅਸੀਂ ਚਾਹੇ ਇੱਕ ਫੁਰਨਾ ਕਰ ਦੇਈਏ। ਇੱਕ ਫੁਰਨਾ ਜੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਰ ਦੇਣ ਪਿਆਰਿਓ! ਕਹਿੰਦੇ ਵੱਡੇ-ਵੱਡੇ ਅਮੀਰ ਸੇਠ ਆ ਜਾਣਗੇ, ਪੈਸਾ ਹੀ ਪੈਸਾ ਹੋ ਜਾਏਗਾ। ਪਰ ਨਹੀਂ ਗੁਰੂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਦਾ ਜੋ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਅ ਆ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਉਹਨੂੰ ਸੰਭਾਲ ਕੇ ਲਾਈ ਜਾਣਾ ਹੈ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਬਚਨ ਹੈ ਕਿ ਟਰੰਕ, ਸੰਦੂਕ ਭਰ ਕੇ ਨਹੀਂ ਰੱਖਣੇ। ਜਿਹੜੀ ਮਾਇਆ ਆਵੇ, ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਅ ਲਾਈ ਜਾਓ ਜਿੱਥੇ ਲੋੜ ਹੈ ਭਾਈ। ਹੱਥ ਕਿਸੇ ਦੇ ਅੱਗੇ ਕਰਨਾ ਨਹੀਂ।

ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਬੰਬਈ ਗਏ, ਅਮਰੀਕਾ ਗਏ, ਕੈਨੇਡਾ ਗਏ, ਇੰਗਲੈਂਡ ਗਏ ਦੀਵਾਨ ਲਾਉਂਦੇ ਰਹੇ। ਸਿੱਧੇ ਜਾਂ ਅਸਿੱਧੇ ਰੂਪ ਵਿੱਚ ਕਿਸੇ ਅੱਗੇ ਇਹ ਨਹੀਂ ਕਿਹਾ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਸਤੇ ਮਾਇਆ ਦਿਓ। ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਜਿਹੜਾ ਬਚਨ ਕੀਤਾ ਸੀ ਕਿ ਹੱਥ ਅੱਡ ਕੇ ਨਹੀਂ ਲੈਣਾ ਕਿਸੇ ਤੋਂ। ਇਹ ਕੋਈ ਛੋਟੀ ਗੱਲ ਨਹੀਂ । ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਇਹੀ ਹੁਕਮ ਕੀਤਾ ਕਿ ਬੇਟਾ! ਤੁਸੀ ਵੀ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਿੰਨੇ ਵੀ ਸਾਡੇ ਬੱਚੇ ਨੇ, ਜਥੇ ਨੇ, ਇਹ ਸੰਸਾਰ 'ਤੇ ਕਿਤੇ ਵੀ ਜਾਣ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਿਸੇ ਅੱਗੇ ਹੱਥ ਨਹੀਂ ਅੱਡਣਾ ਭਾਵ ਮੰਗਣਾ ਨਹੀਂ ਕਿਤੋਂ ਵੀ। ਕਿਸੇ ਵੀ ਗੁਰਦਵਾਰਾ ਸਾਹਿਬ, ਅਮਰੀਕਾ ਕਨੇਡਾ, ਇੰਗਲੈਂਡ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਦੀਵਾਨ ਹੋਏ, ਕੋਈ ਸਿਰਪਾਉ ਨਹੀਂ ਲਿਆ, ਜਿੰਨੀ ਮਾਇਆ ਹੋਈ ਉਥੇ ਹੀ ਗੋਲਕ ਵਿੱਚ ਪਾ ਦਿਤੀ। ਸਾਰੇ ਥਾਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਇੱਕੋ ਨੇ, ਸਾਰੇ ਗੁਰਦਵਾਰਾ ਸਾਹਿਬ ਇੱਕੋ ਨੇ ਪਿਆਰਿਓ।

ਕਈਆਂ ਨੇ ਸਵਾਲ ਕੀਤਾ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਕਿ ਤੁਹਾਡੇ ਕਾਰੋਬਾਰ, ਲੰਗਰ ਕਿਵੇਂ ਚਲਦੇ ਨੇ? ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿੰਦੇ, ਸਾਡਾ ਨਹੀਂ ਗੁਰੂ ਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਸਾਡਾ ਕਹਾਂਗੇ, ਉਥੇ ਘਾਟੇ ਪੈਣਗੇ। ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਕਾ ਲੰਗਰ, ਗੁਰੂ ਕਾ ਅਸਥਾਨ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਕਹਿੰਦੇ ਸਾਥੋਂ ਬਣਿਆ ਹੈ, ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਗੁਰੂ ਨੂੰ, ਆਪਣੇ ਮੁਰਸ਼ਦ ਨੂੰ ਇਹ ਸਮਰਪਿਤ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਇਹ ਸਾਡਾ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਇਹੀ ਹੁਕਮ ਆਪਣੇ ਸਾਰਿਆਂ ਬੱਚਿਆਂ, ਆਪਣੇ ਸਾਰੇ ਜੱਥਿਆਂ ਨੂੰ, ਸਾਰੇ ਸਿੰਘਾਂ ਨੂੰ ਹੈ ਕਿ ਭਾਈ ਤੁਸੀਂ ਕਿਸੇ ਅੱਗੇ ਹੱਥ ਨਹੀਂ ਅੱਡਣਾ। ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਅ ਜੋ ਆਵੇ ਉਹਨੂੰ ਲਾ ਦੇਣਾ ਹੈ। ਜਮ੍ਹਾਂ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ, ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਅ ਲਾਈ ਜਾਓ, ਬਰਕਤਾਂ ਪੈਣਗੀਆਂ, ਤੇ ਪੈ ਰਹੀਆਂ ਨੇ। ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਤੇ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ ਤੇ ਬੀਜੀ ਦੀਆਂ ਕਮਾਈਆਂ ਤੇ ਅਸੀਸਾਂ। ਇਹ ਵੱਡੀ ਬਿਲਡਿੰਗ ਚਾਰ ਮੰਜ਼ਲ ਬਣ ਰਹੀ ਹੈ, ਡਿਊਢੀ ਵਾਲੀ। ਨਰਸਿੰਗ ਕਾਲਜ, ਉਹ ਬਿਲਡਿੰਗ ਦੂਸਰੀ ਛੱਤ ਜਿਹੜੀ ਸਮਾਗਮ ਤੱਕ ਸ਼ਾਇਦ ਉਹਦੇ ਲੈਂਟਰ ਵੀ ਪੈ ਜਾਣਗੇ। ਵੱਡਾ ਸ਼ੈਡ ਹੈ 135 ਫੁੱਟ ਚੌੜਾ, 300 ਫੁੱਟ ਲੰਮਾ, ਇਹ ਵੀ ਸੱਚੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰਨ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਅਸੀਸਾਂ, ਸਮਾਗਮ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਤਿਆਰ ਹੋ ਜਾਏਗਾ। ਹੋਰ ਵੀ ਜਿੱਥੇ-ਜਿੱਥੇ ਸੇਵਾ ਚੱਲ ਰਹੀ ਹੈ. ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਹੈ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਕਮਾਈਆਂ ਅਤੇ ਸੰਗਤ ਸਦਕਾ ਚਲ ਰਿਹਾ ਹੈ ਸਭ ਕਛ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਅ ਜਿਵੇਂ-ਜਿਵੇਂ ਆਉਂਦਾ ਹੈ. ਸਹਿਜ ਸਭਾਅ। ਲਾਈ ਜਾਓ, ਪਰ ਮੰਗਣਾ ਨਹੀਂ ਕਿਸੇ ਤੋਂ। ਨਾ ਮੰਗਿਆ ਹੈ। ਕਿਉਂਕਿ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਬਚਨਾਂ 'ਚ ਹੀ ਸੱਤਿਆ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਬਚਨਾਂ ਦੀ ਕਮਾਈ ਕਰਾਂਗੇ, ਸੇਵਾ ਕਰੀਏ, ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ 'ਚ ਸਾਰੀਆਂ ਹੀ ਬਰਕਤਾਂ ਨੇ ਪਿਆਰਿਓ –

#### ਨਵ ਨਿਧੀ ਅਠਾਰਹ ਸਿਧੀ ਪਿਛੇ ਲਗੀਆ ਫਿਰਹਿ ਜੋ ਹਰਿ ਹਿਰਦੈ ਸਦਾ ਵਸਾਇ॥ ਅੰਗ – ੬੪੯

ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਸਾਡੀ ਸਾਰਿਆਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਮੇਵਾਰੀ ਹੈ। ਆਪਾਂ ਆਪ ਵੀ ਮੈਂਬਰ ਬਣਨਾ ਹੈ 'ਤੇ ਦੂਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਬਣਾਉਣਾ ਹੈ। ਦਾਸ ਨੇ ਪਿੱਛੇ ਜਿਹੜੀ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਸੀ ਕਿ ਇਹ ਸਾਰਾ ਇਕ ਪਰਿਵਾਰ ਹੈ, ਅਸੀਂ ਸਾਰੇ ਬੱਚੇ ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਸਾਹਿਬ ਦੇ, ਇਹ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਹੈ। ਘੱਟੋ-ਘੱਟ ਇਕ-ਇਕ ਲਾਈਫ ਮੈਂਬਰ ਤੇ ਦਸ-ਦਸ ਸਾਲਾਨਾ ਮੈਂਬਰ ਬਣਾਈਏ। ਇਹ ਇੱਕ ਵੱਡੀ ਸੇਵਾ ਹੈ, ਆਪ ਜੁੜਨਾ ਤੇ ਦੁਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਜੋੜਨਾ। ਆਪਾਂ ਸੇਵਾਦਾਰ ਬਣ ਕੇ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਜਿਹੜੇ ਸਾਲਾਨਾ ਸਮਾਗਮ ਹਨ, ਉਹ 30, 31 ਅਕਤੂਬਰ ਤੇ 1 ਨਵੰਬਰ ਨੂੰ ਹਨ। ਰੱਬ ਦੇ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਕਥਾ ਹੀ ਨਿਆਰੀ ਹੈ। ਦੇਖੋ, ਕਿਹੜੇ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਆਪ ਜੀ ਨੇ 1 ਨਵੰਬਰ ਦਾ ਦਿਨ ਚੁਣਿਆ, ਕਿਉਂਕਿ 31 ਅਕਤੂਬਰ ਨੂੰ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਭਾਣਾ ਵਰਤਾਇਆ ਸੀ। ਮਾਵਾਂ ਦਾ ਦਿਲ ਨਰਮ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਮੇਰੇ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਖੇਚਲ ਨਾ ਪਵੇ । ਦੇਖੋ ! ਜਾਂਦੇ-ਜਾਂਦੇ ਵੀ ਕਿੱਡਾ ਪਰੳਪਕਾਰ ਕਰਕੇ ਗਏ ਕਿ ਇਹ ਯਾਦ ਇਕੱਠੀ ਮਨਾ ਲਿਆ ਕਰਨਗੇ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦੁਬਾਰਾ ਅਮਰੀਕਾ, ਕੈਨੇਡਾ, ਇੰਗਲੈਂਡ, ਆਸਟਰੇਲੀਆ ਅਤੇ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਆਉਣਾ ਔਖਾ ਹੋਏਗਾ, ਛੁੱਟੀਆਂ ਮਿਲਣਗੀਆਂ ਕਿ ਨਾ ਮਿਲਣ। ਐਸਾ ਕਿਉਂ? ਇਹ ਸਤਿਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਹੱਥ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਸਰੀਰ ਛੱਡਣਾ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮੌਜ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਦਿਲ ਚਾਹੇ

ਗੁਰਮੁਖਿ ਆਵੈ ਜਾਇ ਨਿਸੰਗੁ ॥ ਅੰਗ - ੯੩੨ ਜਨਮ ਮਰਣ ਦੁਹਰੂ ਮਹਿ ਨਾਹੀ ਜਨ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਆਏ ॥ ਅੰਗ - ੭੪੯

ਉਹ ਜਦੋਂ ਚਾਹੁੰਣ, ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਲੋਕੀ ਨਹੀਂ, ਰੱਬ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਜਦੋਂ ਚਾਹੁੰਣ ਉਦੋਂ ਹੀ ਸਰੀਰ ਛੱਡ ਸਕਦੇ ਨੇ । ਜਦੋਂ ਜਾਂਦੇ ਨੇ –

ਗੁਰਮੁਖਿ ਹਸਦਾ ਜਾਇ ਅੰਤ ਨ ਰੋਈਐ॥ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ, ਵਾਰ ੧੯/੧੭

ਹਸਦੇ ਹੀ ਆਉਂਦੇ ਨੇ ਸੰਸਾਰ 'ਤੇ। ਸੰਸਾਰੀ ਮਨੁੱਖ ਰੋਂਦਾ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਸੰਸਾਰ 'ਤੇ, ਰੋਂਦਾ ਹੀ ਚਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਰੱਬ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਹਸਦੇ ਆਉਂਦੇ ਨੇ ਖੁਸ਼ੀ ਵੰਡ ਕੇ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਹਸਦੇ ਹੀ ਜਾਂਦੇ ਨੇ ਸੰਸਾਰ ਤੋਂ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਇਹ ਵੀ ਵੱਡਾ ਪਰਉਪਕਾਰ ਕੀਤਾ ਹੈ। 29 ਅਕਤੂਬਰ ਨੂੰ ਸਕੂਲਾਂ ਦਾ ਧਾਰਮਿਕ ਫੰਕਸ਼ਨ ਹੈ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਕੂਲਾਂ ਵਿਚ ਜਪੂਜੀ ਸਾਹਿਬ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਫੇਰ ਪੜ੍ਹਾਈ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸਾਰੇ ਜਿੰਨਿਆਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਲੱਗੀ ਹੈ, ਹਸਪਤਾਲ ਵਿੱਚ , ਸਕੂਲਾਂ, ਬੀ.ਐਂਡ ਤੇ ਨਰਸਿੰਗ ਕਾਲਜ ਵਿੱਚ। ਸਾਰੇ ਜਿਹੜੇ ਗਰਮਖ ਪਿਆਰੇ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ-ਆਪਣੀਆਂ ਡਿਊਟੀਆਂ ਨਿਭਾ ਰਹੇ ਨੇ। ਅਰਦਾਸ ਕਰੀਏ ਕਿ ਅਸੀਂ ਹੋਰ ਵੀ ਇਸ ਤੋਂ ਅੱਗੇ ਸਾਰੀ ਸੇਵਾ ਜਿੱਥੇ-ਜਿੱਥੇ ਸਾਡੀਆਂ ਡਿਊਟੀਆਂ ਲੱਗੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਲੰਗਰ ਵਿਚ ਸ੍ਰੀ ਮਾਨ ਜੀ ਹਨ ਅਤੇ ਬਿਲਡਿੰਗਾਂ ਬਣਵਾ ਰਹੇ ਹਨ, ਲੰਗਰਾਂ ਦੀ ਡਿਊਟੀ ਚੱਲ ਰਹੀ ਹੈ, ਖੇਤੀ ਦਾ ਧਿਆਨ ਰੱਖ ਰਹੇ ਨੇ, ਹੋਰ ਡਿਊਟੀਆਂ ਲੱਗ ਰਹੀਆਂ ਨੇ। ਹਸਪਤਾਲ 'ਚ ਡਿਊਟੀ ਲੱਗੀ ਹੈ, ਆਤਮ ਮਾਰਗ 'ਚ ਡਿਊਟੀ ਲੱਗੀ ਹੈ, ਸਕੂਲਾਂ ਵਿਚ ਡਿਊਟੀਆਂ ਲੱਗੀਆਂ ਨੇ, ਕਾਲਜਾਂ ਵਿੱਚ ਡਿਊਟੀਆਂ ਲੱਗੀਆਂ ਨੇ, ਇਹ ਕੋਈ ਇੱਕ ਜਣਾ ਨਹੀਂ ਚਲਾ ਰਿਹਾ। ਕਿਸੇ ਇੱਕ ਦੇ ਵਸ ਦਾ ਨਹੀਂ ਇਹ ਤਾਂ ਗਰੂ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਨਾਲ ਤੇ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਅਸੀਸਾਂ ਨਾਲ ਚਲਦਾ ਹੈ। ਆਪਾਂ ਸਾਰੇ ਆਪੋ– ਆਪਣਾ ਫਰਜ਼ ਨਿਭਾਉਣ ਵਾਸਤੇ ਅਰਦਾਸ ਕਰੀਏ। ਸਕੂਲਾਂ ਵਿਚ ਧਾਰਮਿਕ ਵਿਦਿਆ ਨਾਲ ਦਿਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਬੀ.ਐਡ ਕਾਲਜ, ਹਣੇ ਤਸੀਂ ਸ. ਇੰਦਰਜੀਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਕੋਲੋਂ ਸਣਿਆ ਹੈ, ਸੀਟਾਂ ਜਿਹੜੀਆ ਨੇ ਪੂਰੀਆਂ ਹੋ ਗਈਆਂ, ਥੋੜ੍ਹੀਆਂ ਰਹਿ ਗਈਆਂ। ਨਰਸਿੰਗ ਕਾਲਜ ਚੱਲ ਰਿਹਾ। ਇਥੇ ਜਿੰਨੇ ਬੱਚੇ ਨੇ ਛੋਟੇ ਜਾਂ ਵੱਡੇ, ਉਹ ਪੜ੍ਹਦੇ ਨੇ ਉਥੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਧਾਰਮਿਕ ਜੀਵਨ ਵੀ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਇਥੋਂ ਦਾ ਵਾਤਾਵਰਣ ਹੀ ਐਨਾ ਸ਼ੱਧ ਹੈ।

ਪਿਛਲੇ ਸਮਾਗਮ 'ਤੇ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਦਇਆ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਸਪੁੱਤਰ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਹੁਣ ਦਸਤਾਰ ਬੰਨ੍ਹੀ ਗਈ, ਬਾਬਾ ਅਵਤਾਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ੳਹ ਜਦੋਂ ਇੱਥੇ ਆਏ ਸੀ, ੳਹ ਕਹਿੰਦੇ ਕਿ ਇਹ ਪਹਿਲਾ ਅਸਥਾਨ ਹੈ ਜਿੱਥੇ ਐਨੇ ਦਰਖਤ ਨੇ। ਐਨੀ ਛਾਂ, ਐਨੇ ਸੋਹਣੇ ਦਰਖਤ। ਐਸਾ ਸਥਾਨ ਕਹਿੰਦੇ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਦੇਖਿਆ। ਆਹ ਥੋੜ੍ਹੇ ਦਿਨ ਹੋਏ ਕਿਸੇ ਸਵਾਮੀ ਜੀ ਦਾ ਸੇਵਕ ਹੈ। ਉਹਨੇ ਮੈਨੂੰ ਫੋਨ ਕੀਤਾ, ਕਹਿੰਦਾ ਜੀ ਮੈਂ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕੀਤੇ। ਮੈਂ ਤੁਹਾਨੂੰ ਮਿਲਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹਾਂ, ਕਹਿੰਦਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾ ਐਸਾ ਅਸਥਾਨ ਮੈਂ ਦੇਖ ਰਿਹਾ ਹਾਂ, ਜਿਹੜੇ ਆਮ ਡੇਰੇ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਚੋਂ। ਦੇਖੋ, ਗੁਰੂ ਘਰ ਨਾਲ ਮੈਂ ਇੱਕ ਬੇਨਤੀ ਕਰਾਂ, ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ, ਅਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ, ਅਸੀਂ ਨਮਸਕਾਰਾਂ ਕਰਦੇ ਹਾਂ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਮੁਕਾਬਲਾ ਨਹੀਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਤਾਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਨੇ ਸਾਰੀਆਂ। ਕਹਿੰਦੇ ਜਿਹੜੇ ਆਮ ਅਸਥਾਨ ਨੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕਹਿੰਦੇ ਮੈਂ ਦੇਖਿਆ, ਉਹ ਸਵਾਮੀਆਂ ਦੇ ਅਸਥਾਨਾਂ 'ਤੇ ਵੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਹੋਰ ਜਗ੍ਹਾ ਵੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਹੋਰ ਡੇਰਿਆਂ ਵਿਚ ਵੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਥੇ ਮੇਰਾ ਐਸਾ ਮਨ ਸ਼ਾਂਤ ਹੋਇਆ. ਜਦ ਮੈਂ ਦੇਖਿਆ ਇਥੋਂ ਦਾ ਵਾਤਾਵਰਣ, ਔਰ ਇਕ ਹੋਰ ਗੱਲ ਮੈਂ ਅਖਬਾਰਾਂ ਵਿਚ ਤਾਂ ਪੜ੍ਹਦਾ ਹਾਂ ਪਰਉਪਕਾਰ। ਪਰ ਪ੍ਰੈਕਟੀਕਲ ਮੈਂ ਇੱਥੇ ਦੇਖੇ ਨੇ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਕਿੰਨੀਆਂ ਕੁ ਕਮਾਈਆਂ ਨੇ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਇਸ ਅਸਥਾਨ ਦੇ ਉਤੇ ਐਨੇ ਪਰਉਪਕਾਰ ਆਰੰਭੇ ਨੇ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਚਲਾਏ ਹੋਏ ਇਹ ਅਸਥਾਨ ਨੇ । ਕਹਿੰਦੇ, ਹਸਪਤਾਲ ਚਲ ਰਿਹਾ, ਮਾਤਾ ਸਾਹਿਬ ਕੌਰ ਫਰੀ ਸਿਲਾਈ ਸੈਂਟਰ ਚਲ ਰਿਹਾ, ਗੁਰੂ ਕੇ ਲੰਗਰ ਚੱਲ ਰਹੇ ਨੇ, ਸ਼ਬਦ ਲੰਗਰ ਚੱਲ ਰਹੇ। ਫੇਰ ਬੀ.ਐਡ. ਕਾਲਜ, ਨਰਸਿੰਗ ਕਾਲਜ, ਸਕੂਲ ਚੱਲ ਰਹੇ ਨੇ, ਐਨੇ ਅਦਾਰੇ? ਇਹ ਕਿਵੇਂ ਚੱਲ ਰਹੇ ਨੇ? ਕਹਿੰਦੇ, ਮੇਰਾ ਇਸ ਅਸਥਾਨ ਨੂੰ ਸਿਰ ਝਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਮੈਂ ਦੇਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਇਥੇ ਕੇਵਲ ਕੁਬਨੀ ਨਹੀਂ ਕਰਨੀ ਵੀ ਨਾਲ ਹੈ। ਕਹਿੰਦੇ, ਕੁਬਨੀ ਵਾਲੇ ਮੈਂ ਬਥੇਰੇ ਦੇਖੇ ਨੇ, ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਦੁਜਿਆਂ ਦਾ ਨਾਮ ਲੈ-ਲੈ ਕੇ ਬਹੁਤ ਕੁਛ ਇਕੱਠਾ ਕਰਦੇ ਨੇ, ਪਰ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸੱਚੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਹੈ। ਸੋ ਹੁਣ ਮਾਤਾ ਜੀ ਵਲੋਂ, ਕਿਉਂਕਿ ਮਾਤਾ ਜੀ ਅਮਰ ਨੇ, ਆਪਾਂ ਸਾਰੇ ਕਹਿੰਦੇ ਹਾਂ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਨੇ ਉਹ। ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ 'ਚ ਅਭੇਦ ਹੁੰਦੇ ਨੇ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਲੋਂ ਅਸੀਸ ਸਾਰੀ ਸੰਗਤ ਨੂੰ। ਵਿਚ-ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਪੜ੍ਹੇ ਵੀ ਗਏ, ਸਕੂਲ ਦੇ ਬੱਚਿਆਂ ਨੇ ਵੀ ਸ਼ਬਦ ਪੜ੍ਹਿਆ ਹੈ, ਹੋਰ ਵੀ ਕਈਆਂ ਨੇ ਪੰਗਤੀਆਂ ਪੜ੍ਹੀਆਂ ਨੇ। ਆਪਾਂ ਜੁੜੀਏ, ਉਹ ਮਾਤਾ ਜੀ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰ 'ਚ ਆਪਾਂ ਬੈਠੇ ਹਾਂ, ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਜਿਹੜੀ ਅਸੀਸ ਮਿਲ ਰਹੀ ਹੈ, ਜੋ ਮਾਤਾਵਾਂ ਵਲੋਂ ਅਸੀਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਹ ਅਸੀਸ ਸਾਨੂੰ ਮਿਲ ਰਹੀ, ਉਹ ਅਸੀਸਾਂ ਆਪਾਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰੀਏ -

ਧਾਰਨਾ – ਮੇਰੇ ਪਿਆਰਿਓ! ਸਦਾ ਨਾਮ ਚਿੱਤ ਆਵੇ। ਪੂਤਾ ਮਾਤਾ ਕੀ ਆਸੀਸ॥ ਅੰਗ – ੪੯੬ ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਸੱਚੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਨੂੰ ਅਸੀਸਾਂ ਮਿਲੀਆਂ, ਧੰਨ-ਧੰਨ ਮਾਤਾ ਭਾਨੀ ਜੀ ਤੋਂ ਤੇ ਪੰਚਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਨੇ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤਾ। ਮਾਵਾਂ ਕੀ ਆਸੀਸ ਦਿੰਦੀਆਂ ਨੇ –

ਪੂਤਾ ਮਾਤਾ ਕੀ ਆਸੀਸ ॥ ਨਿਮਖ ਨ ਬਿਸਰਉ ਤੁਮ੍ ਕਉ ਹਰਿ ਹਰਿ ਸਦਾ ਭਜਹੁ ਜਗਦੀਸ ॥ ਅੰਗ – ੪੯੬

ਇਹ ਆਸੀਸ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ, ਅਸੀਂ ਹਮੇਸ਼ਾ ਅਰਦਾਸ ਵਿਚ ਜੁੜੀਏ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ-ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਵੀ ਪਿਆਰਿਓ ਸਮਾਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨਾਲ ਰਹਿ ਕੇ, ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨਾਲ ਰਹਿ ਕੇ ਸੇਵਾ 'ਚ ਬਤੀਤ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਇੱਕ ਨਹੀਂ ਕਿੰਨਿਆਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਕਰੀਏ, ਗਿਣਤੀ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ। ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਨਿਵਾਸ ਅਸਥਾਨ ਤੇ ਆਪ ਜੀਆਂ ਦਾ ਸਰੀਰ ਅਲੋਪ ਹੋਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ, ੳਥੇ ਭਾਈ ਜਸਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਘੋਲਾ, ਉਹ ਵੀ ਬੀਜੀ ਨਾਲ ਕਿੰਨੇ ਸਾਲ ਰਹੇ। ਭੱਠੇ ਵਾਲੇ ਨੇ ਲਗਾਤਾਰ ਜਦੋਂ ਦਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਘਰ ਛੱਡਿਆ ਤੇ ਉਥੇ ਆਇਆਂ ਨੂੰ ਸਭ ਨੂੰ ਲੰਗਰ ਛਕਾਈ ਜਾਣਾ ਹੈ। ਇੱਕ ਵੱਡੀ ਸੇਵਾ ਹੈ। ਬਚਨ ਦੇ ਨਾਲ ਲੱਗੇ ਹੋਏ ਨੇ। ਕੋਈ ਆਵੇ ੳਥੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਤਾਂ ਕੰਮ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਖਾਲੀ ਜਾਵੇ ਨਾ, ਰੱਜੇ ਨੂੰ ਵੀ ਰਜਾਉਣਾ ਹੈ। ਕਈ ਵਾਰ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਬੈਠੇ ਹੋਣਾ, ਪ੍ਰੇਮੀ ਬੈਠੇ ਨੇ ਰਾਤ ਦੇ 11 ਵੱਜੇ ਨੇ, ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਹੱਸ ਕੇ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਸਾਰੇ ਜਾਓ ਭਾਈ ਹਣ। ਰਸੋਈ ਦੇ ਦਰਵਾਜ਼ੇ ਤੋਂ ਪਿਛਲੇ ਪਾਸੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਜਾਣਾ, ਭੱਠੇ ਵਾਲੇ ਨੇ ਕਹਿਣਾ ਆ ਜਾਓ-ਆ ਜਾਓ ਹੁਣ, ਚਲੇ ਗਏ ਬਾਬਾ ਜੀ। ਕਿ ਇੰਝ ਨਾ ਜਾਏ ਕੋਈ। ਇੱਕ ਪਿਆਰ ਹੈ ਖਿੱਚ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਰਾਤ ਨੂੰ ਦੀਵਾਨਾਂ ਤੋਂ ਆਇਆ ਕਰਨਾ, ਰਾਜਪੁਰੇ ਵਲੋਂ। ਕਹਿਣਾ, ਇਥੋਂ ਦੀ ਹੋ ਕੇ ਜਾਇਆ ਕਰੋ। ਮੈਂ ਤੁਹਾਨੂੰ ਪਿਛਲੇ ਪਾਸਿਓਂ ਦੀ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦੇ ਤੇ ਪਕੌੜੇ ਫੜਾ ਦਿਆ ਕਰਾਂਗੇ, ਇਥੋਂ ਲੈ ਜਾਇਆ ਕਰਿਓ ਤਸੀਂ, ਖਾਲੀ ਨਾ ਜਾਇਆ ਕਰੋ। ਕੀ ਹੈ, ਪਿਆਰ ਹੈ, ਖਿੱਚ ਹੈ? ਜਦੋਂ ਇਹ ਅਸਥਾਨ ਨਹੀਂ ਸੀ ਬਣਿਆ 13 ਸਿੰਘ ਰਹਿੰਦੇ ਸੀ ਉਥੇ। ਬਾਹਰਲੇ ਪਾਸੇ ਪੈਂਦੇ ਸੀ, ਇੱਕੋ ਬਾਥਰੂਮ ਸੀ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਹਕਮ ਸੀ ਕਿ ਭਾਈ ਸਾਰਿਆਂ ਨੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਕੇ ਤਿੰਨ ਵਜੇ ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ ਦਾ ਪਕਾਸ਼ ਹੈ ਜਿਸ ਕਮਰੇ ਵਿਚ ਸੀ, ਉਥੇ ਸਾਰੇ ਨਾਮ ਜਪਣ ਵਾਸਤੇ ਆ ਜਾਇਆ ਕਰੋ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਵੀ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਕੇ, ਤਿਆਰ-ਬਰ-ਤਿਆਰ ਹੋ ਕੇ ਪਹੰਚ ਜਾਣਾ, ਮਹਾਂਪਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਵਾਸਤੇ ਕੌਫੀ ਬਣਵਾ ਲੈਣੀ ਤੇ ਸਿੰਘਾਂ ਵਾਸਤੇ ਚਾਹ ਬਣਾਉਣੀ, ਆਹ ਭਾਈ ਚੁੱਕੋ ਚਾਹ। ਬਾਥਰੂਮ ਦੇ ਦੋ ਦਰਵਾਜ਼ੇ, ਜੇ ਭੱਠੇ ਵਾਲੇ ਨੇ ਵੜ ਜਾਣਾ ਤਾਂ ਘੱਟੋ ਘੱਟ ਡੇਢ ਦੋ ਘੰਟਾ ਲਾਉਂਦਾ ਸੀ। ਅਸੀਂ ਕਈ ਵਾਰ ਬੇਨਤੀ ਕਰਨੀ। ਉਹਨੇ ਕਹਿਣਾ ਸਾਢੇ ਤਿੰਨ ਕਰੋੜ ਰੋਮ ਹੈ. ਡੇਢ ਘੰਟਾ ਤਾਂ ਲਗਣਾ ਹੀ ਹੈ, ਸਣਦੇ ਨਹੀਂ ਬਾਬਾ ਜੀ ਤੋਂ। ਮੈਂ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਿਵੇਂ ਕਰ ਲਵਾਂ, ਸਾਢੇ ਤਿੰਨ ਕਰੋੜ ਰੋਮ ਸਾਫ ਕਰਨਾ ਹੈ.

ਕੋਈ ਛੋਟੀ ਗੱਲ ਥੋੜ੍ਹੀ ਹੈ। ਜਿਧਰ ਭੱਠੇ ਵਾਲੇ ਸਿੰਘ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋਣੇ, ਦੂਜੇ ਦਰਵਾਜ਼ੇ ਤੋਂ ਸਿੰਘਾਂ ਨੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰੀ ਜਾਣਾ, ਆਈ ਜਾਣਾ ਜਾਈ ਜਾਣਾ।

ਸਾਰੇ ਆਪਾਂ ਬੀਜੀ ਤੇ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਧੀਆਂ, ਪੁੱਤਰਾਂ ਵਾਂਗੂੰ ਹਾਂ। ਜਿਵੇਂ ਭਾਈ ਜਸਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਘੋਲਾ ਨਾਲ ਰਹੇ ਨੇ, ਨਾਲ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਦੇ ਅੰਦਰ ਪਿਆਰ ਵੈਰਾਗ ਜ਼ਿਆਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੀ ਹੈ ਇਹ ਕੁਦਰਤੀ ਹੈ। ਭੱਠੇ ਵਾਲੇ ਉਥੇ ਰਹਿੰਦੇ ਨੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਹੈ ਕਿ ਮੇਰੀ ਡਿਊਟੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਲਾਈ ਹੈ। ਲੰਗਰਾਂ, ਬਿਲਡਿੰਗਾਂ, ਖੇਤੀਬਾੜੀ ਤੇ ਸਕੂਲਾਂ ਵਿੱਚ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਸਾਰੇ ਹੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਨੇ। ਸਾਰੇ ਹੀ ਤੁਸੀਂ ਚੰਗੇ ਹੋਂ। ਜੇ ਕਹਿਣਾ ਹੈ ਤਾਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਕਹਿਣਾ ਹੈ –

ਹਮ ਨਹੀ ਚੰਗੇ ਬੁਚਾ ਨਹੀ ਕੋਇ ॥ ਪ੍ਰਣਵਤਿ ਨਾਨਕੁ ਤਾਰੇ ਸੋਇ ॥ ਅੰਗ − ੭੨੮

ਆਪਾਂ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਦਾ ਜੋ ਪਵਿੱਤਰ ਦਿਹਾੜਾ ਮਨਾਇਆ ਹੈ ਕਿ ਅੱਜ ਦੇ ਦਿਨ ਪੰਜ ਭੂਤਕ ਸਰੀਰ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਦਰਸ਼ਨ ਦਿਤੇ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਫੇਰ 31 ਅਕਤੂਬਰ ਤੇ 1 ਨਵੰਬਰ ਦੇ ਦਿਹਾੜੇ ਦੂਸਰੇ ਆਉਣੇ ਨੇ। ਪਰ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਿਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਹੋਰ ਹੁੰਦੀਆਂ ਨੇ। ਜਦੋਂ ਸਰੀਰ ਦੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੱਖਾਂ ਦੇ ਸਾਮ੍ਹਣੇ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ ਫੇਰ ਪਿਆਰ ਤੇ ਵੈਰਾਗ ਇਕੱਠਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਭਾਈ ਕੁਲਵੀਰ ਸਿੰਘ, ਭਾਈ ਗੁਰਦੀਪ ਸਿੰਘ ਛੋਟੇ ਸੀ ਜਦੋਂ ਆਏ ਉਦੋਂ ਦੇ ਲੱਗੇ ਹੋਏ ਨੇ। ਕਿੰਨੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਨੇ ਲੱਗੇ ਹੋਏ ਨੇ। ਭਾਈ ਸੁਖਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਛੱਡ ਕੇ ਆਏ ਡਿਊਟੀ, ਹੋਰ ਕਿੰਨਿਆਂ ਨੇ ਡਿਊਟੀਆਂ ਛੱਡੀਆਂ। ਭਾਈ ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਹੋਰੀਂ ਨੇ ਭਾਈ ਗੁਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ, ਭਾਈ ਮਾਨ ਸਿੰਘ ਨੇ। ਸਾਰੇ ਹੀ ਅਸੀਂ ਆਪਸ ਵਿਚ ਛੋਟੇ ਵੱਡੇ ਭੈਣ ਭਾਈ ਹਾਂ। ਭੈਣ ਭਾਈ ਵਾਂਗੂੰ ਰਹਿਣਾ ਹੈ –

ਏਕੁ ਪਿਤਾ ਏਕਸ ਕੇ ਹਮ ਬਾਰਿਕ ਤੂ ਮੇਰਾ ਗੁਰ ਹਾਈ॥ ਅੰਗ – ੬੧੧

ਇਹਦੇ ਨਾਲ ਸੰਸਾਰ 'ਤੇ ਸੋਭਾ ਹੈ ਭਾਈ, ਜੋ ਤੁਸੀਂ ਇਕੱਠੇ ਹੋ ਤੇ ਸੰਗਤ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਜੁੜੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਲੱਗੀ ਹੋਈ ਹੈ, ਇੱਕ ਪਰਉਪਕਾਰ ਨਹੀਂ, ਜਗ੍ਹਾ-ਜਗ੍ਹਾ ਕੀਰਤਨ ਹੋ ਰਹੇ ਨੇ, ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਦਾ ਪ੍ਰਸਾਰ ਹੋ ਰਿਹਾ, ਇਥੇ ਸੇਵਾ ਚੱਲ ਰਹੀ ਹੈ। ਕਈ ਜਗ੍ਹਾ ਦਾਸ ਨੇ ਪਿਛਲੇ ਥੋੜ੍ਹੇ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਕਿ ਗੁਰਮਿਤ ਦੇ ਕੈਂਪ ਲੱਗਣ। ਯੂ.ਪੀ. ਦੇ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਦੋ-ਤਿੰਨ ਕੈਂਪ ਲਾਏ ਹਨ। ਉਥੇ ਛੋਟੇ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਬਾਣੀ ਸਿਖਾਈ ਗਈ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਮਨਿਆਰ ਖੇੜੇ ਸੀ, ਉਥੇ ਲਗਾਤਾਰ ਤਿੰਨ ਮਹੀਨੇ ਚਲਦਾ ਰਿਹਾ। ਦੋ ਸਾਲ ਪਹਿਲਾਂ ਦੀ ਗੱਲ ਹੈ। ਅਫਜ਼ਲਗੜ੍ਹ ਦੋ ਵਾਰੀ ਹੋਇਆ ਹੈ ਤੇ ਉਹਦੇ ਵਿਚ ਸੱਚੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਨਾਲ ਹੋਰ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਮਿਲੀ ਹੈ। ਕਿਉਂਕਿ ਅੱਜ ਦਾ ਜਿਹੜਾ ਸਮਾਂ ਹੈ ਇੱਕ ਤਾਂ ਉਹ ਜਿਹੜੇ ਨੌਜਵਾਨ ਨਸ਼ਿਆਂ ਵਿਚ ਆਪਣੀ

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਬਰਬਾਦ ਕਰ ਚੁੱਕੇ ਹਨ, ਸੱਚੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰਨ ਅਸੀਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਵਾਪਸ ਲਿਆਈਏ, ਪਿਆਰ ਕਰੀਏ। ਪਰ ਅੱਗੋਂ ਸੋਚ ਜਿਹੜੀ ਹੈ ਉਹ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਿਹੜੇ ਛੋਟੇ ਬੱਚੇ ਪਿਆਰਿਓ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸੰਭਾਲ ਲਓ। ਇਕ ਤਾਂ ਹੱਥਾਂ 'ਚੋਂ ਨਿਕਲ ਗਏ ਨੇ, ਉਹ ਤਾਂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਹੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰੇ ਤਾਂ ਵਾਪਸ ਆਉਣਗੇ। ਜਿਹੜੇ ਅੱਗੋਂ ਛੋਟੇ ਬੱਚੇ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹੁਣ ਤੋਂ ਹੀ ਧਾਰਮਿਕ ਜੀਵਨ ਬਣਾਓ, ਉਹਦੇ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਬੱਚਿਆਂ ਦਾ ਹੀ ਕਸੂਰ ਨਹੀਂ, ਸਾਡਾ ਵੀ ਕਸੂਰ ਹੈ, ਉਥੇ ਅਫਜਲਗੜ੍ਹ ਵੀ ਦੋ ਕੈਂਪ ਲੱਗੇ ਨੇ, ਸਵਾ-ਸਵਾ ਮਹੀਨੇ ਦੇ ਤੇ ਮਨਿਆਰ ਖੇੜੇ ਤਿੰਨ-ਤਿੰਨ ਮਹੀਨੇ ਦੇ। 264 ਬੱਚੇ ਮਨਿਆਰ ਖੇੜੇ। ਅੱਜ ਬੱਚੇ ਆਪੇ ਹੀ ਸਵੇਰੇ ਸ਼ਾਮ ਗਰਦਆਰਾ ਸਾਹਿਬ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਨਿਤਨੇਮ ਕਰਦੇ ਨੇ, ਕੀਰਤਨ ਕਰਦੇ ਨੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਾਪੇ ਦਸਦੇ ਨੇ ਕਿ ਹੁਣ ਜਦੋਂ ਟੈਲੀਵੀਜ਼ਨ 'ਤੇ ਕੀਰਤਨ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਹਰਮੋਨੀਅਮ ਲੈ ਕੇ ਬਹਿ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਪਹਿਲਾਂ ਹੋਰ ਕੁਛ ਦੇਖਦੇ ਸੀ, ਹੁਣ ਕੀਰਤਨ ਦੇ ਨਾਲ ਸੂਰਾਂ ਮਿਲਾਉਂਦੇ ਨੇ। ਅਫਜਲਗੜ੍ਹ ਵੀ ਦੇਖਿਆ ਹੈ ਉਹ ਬੱਚੇ ਐਨੀ ਛੇਤੀ ਤਿਆਰ ਹੁੰਦੇ ਨੇ, ਐਨਾ ਪਿਆਰ, ਸਾਡਾ ਤਾਂ ਐਵੇਂ ਨਾਂ ਹੀ ਹੈ, ਉਹ ਤਾਂ ਥੋੜ੍ਹਾ ਜਿਹਾ ਉਦਮ ਕਰਨ ਦੀ ਗੱਲ ਹੈ, ਬੀਬੀਆਂ ਵੱਡੀਆਂ ਵੀ ਕਈ, ਬਾਣੀ ਪੜ੍ਹਨ ਲੱਗ ਪਈਆਂ, ਛੋਟੀਆਂ ਬੱਚੀਆਂ, ਬੱਚੇ ਵੀ। ਫਟਾਫਟ ਗੁਰਮੁਖੀ ਪੜ੍ਹਨ ਲੱਗ ਪਏ, ਫੇਰ ਗੁਰ ਇਤਿਹਾਸ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹਾਇਆ ਗਿਆ, ਕਈਆਂ ਨੂੰ ਨਿਤਨੇਮ ਸਿਖਾਇਆ ਗਿਆ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਜਿੰਨੇ ਤੁਸੀਂ ਬੈਠੇ ਓ, ਮੈਂ ਜਿਹੜਾ ਪਹਿਲੀ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਸੀ ਕਿ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਨੇ ਸਿੰਧ ਵਿਚ ਜਾ ਕੇ ਕਿੰਨਿਆਂ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਪੜ੍ਹਾਈ, ਗੁਰਮੁਖੀ ਸਿਖਾਈ ਤੇ ਜੇ ਆਪਾਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾ ਦੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਲੈਣੀਆਂ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਾਂ, ਆਪਾਂ ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨਾਲ ਜੁੜਨਾ ਹੈ। ਸਾਨੂੰ ਬਾਣੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਤੇ ਦੂਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਬਾਣੀ ਸਿਖਾਓ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਪੜ੍ਹਨੀ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ, ਗਰਮਖੀ ਪੜਨੀ ਲਿਖਣੀ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ, ਪਿਆਰਿਓ! ਉਨਾਂ ਨੰ ਤੁਸੀਂ ਸਿਖਾਓ, ਫੇਰ ਬਾਣੀ ਸਿਖਾਓ, ਗੁਰੂ ਦੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਮਿਲਣਗੀਆਂ ਪਿਆਰਿਓ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਤੇ ਬੀਜੀ ਨੇ ਜੋ ਗਰਮਤਿ ਅਨੁਸਾਰ ਹੈ, ਉਹੀ ਪਿਆਰਿਓ! ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਢਾਲ ਕੇ ਓਹੀ ਕੁਛ ਸਾਨੂੰ ਸਿਖਾਇਆ ਹੈ। ਏਸ ਕਰਕੇ ਖੁਸ਼ੀ ਏਸੇ ਵਿਚ ਹੈ ਕਿ ਆਪਾਂ ਵੀ ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਗੁਰਮਤਿ ਅਨੁਸਾਰ ਸਾਧਸੰਗਤ ਜੀ ਹੰਢਾਈਏ। ਜੋ ਵੀ ਸੰਗਤਾਂ ਗੁਰੂ ਪਿਆਰੀਆਂ ਇਸ ਅਸਥਾਨ 'ਤੇ ਸਿੰਘ ਮਾਈ ਭਾਈ, ਦਿਨ ਰਾਤ ਸੇਵਾ ਅੱਡ-ਅੱਡ ਕਰ ਰਹੇ ਨੇ। ਅੱਜ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਸੰਨ 1980 ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ, ਜਿਸ ਵਕਤ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਕੀਰਤਨ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੇ, ਓਸ ਵੇਲੇ ਤੋਂ। ਆਹ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰ ਰਹੇ ਸੀ ਸ. ਇੰਦਰਜੀਤ ਸਿੰਘ ਜੀ, ਕਰਨਲ ਸਾਹਿਬ ਦਾ, ਬੀਬੀ ਸੈਕਟਰੀ ਦਾ, ਹੋਰ ਕਿੰਨੇ ਗਰਮਖ ਪਿਆਰੇ ਸਾਰੇ ਤਸੀਂ ਬੈਠੇ ਓਂ, ਜਿਹੜੇ 1980 ਤੋਂ ਇਥੇ ਨੇ। ਉਸ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਦੇ ਵੀ ਕਈ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰੇ ਨੇ। ਸੋ ਸਮੇਂ-ਸਮੇਂ ਤੁਸੀਂ ਸਾਰੇ ਜੁੜਦੇ

ਗਏ ਓਂ ਤੇ ਜੁੜ ਰਹੇ ਓਂ, ਅੱਜ ਵੀ। ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਬੇਨਤੀ ਹੈ ਕਿ ਜੇ ਸਾਨੂੰ ਬਾਣੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਦੂਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਬਾਣੀ ਸਿਖਾਈਏ, ਕੀਰਤਨ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਕੀਰਤਨ ਸਿਖਾਈਏ। ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ, ਬੀਬੀਆਂ, ਬੀਬੀਆਂ ਨੂੰ ਸਿਖਾਉਣ; ਭਾਈ, ਭਾਈਆਂ ਨੂੰ ਸਿਖਾਉਣ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਬਚਨ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਘਰ ਵਿਚ ਕੋਈ ਪੁਜਾਰੀ ਕਲਾਸ ਨਹੀਂ, ਹਰ ਸਿੱਖ ਮਿਸ਼ਨਰੀ ਹੈ। ਹਰ ਸਿੱਖ ਦਾ ਫਰਜ਼ ਬਣਦਾ ਹੈ ਕਿ ਭਾਈ ਕਮਰਕੱਸੇ ਕਰੋ ਤੇ ਸਾਰੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਲੱਗ ਜਾਓ। ਦਾਸ ਕੋਲੋਂ ਇੱਕ ਨਹੀਂ ਬੇਅੰਤ ਭੁੱਲਾਂ ਹੋ ਗਈਆਂ ਹੋਣਗੀਆਂ ਬਾਣੀ ਪੜ੍ਹਦਿਆਂ, ਸਤਿਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਬਾਰੇ ਵੀਚਾਰ ਕਰਦਿਆਂ। ਕਿਉਂਕਿ ਸਤਿਪੁਰਸ਼ ਜਿਹੜੇ ਨੇ , ਉਹ ਵਾਹਿਗੁਰੂ 'ਚ ਅਭੇਦ ਨੇ ਤੇ –

ਬੂਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਗਤਿ ਬੂਹਮ ਗਿਆਨੀ ਜਾਨੈ॥

ਅੰਗ - ੨੭੩

ਅਸੀਂ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਨਮਸ਼ਕਾਰ ਹੀ ਕਰਨੀ ਹੈ, ਅਸੀਂ ਜਾਣ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ। ਕਿਉਂਕਿ ਜਿਹੜੇ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ 'ਚ ਅਭੇਦ ਹੋ ਗਏ –

ਜਿਨ੍ਹਾ ਨ ਵਿਸਰੈ ਨਾਮੁ ਸੇ ਕਿਨੇਹਿਆ ॥ ਭੇਦੁ ਨ ਜਾਣਹੁ ਮੂਲਿ ਸਾਂਈ ਜੇਹਿਆ ॥ ਅੰਗ – ੩੯੭ ਅਸੀਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਨਮਸ਼ਕਾਰ ਕਰੀਏ। ਅਰਦਾਸ ਕਰੀਏ –

ਬਹੁਤ ਜਨਮ ਬਿਛੁਰੇ ਥੇ ਮਾਧਉਂ ਇਹੁ ਜਨਮੁ ਤੁਮਾਰੇ ਲੇਖੇ॥ ਅੰਗ – ੬੯੪

ਸਾਡੇ 'ਤੇ ਰਹਿਮਤ ਹੋਈ ਹੈ। ਸਾਨੂੰ ਸਮਰੱਥ ਗੁਰੂ ਮਿਲੇ, ਸਾਨੂੰ ਪੂਰੇ ਮਹਾਂਪੂਰਸ਼ ਮਿਲੇ ਨੇ ਪਿਆਰਿਓ ਤੇ ਅਸੀਂ ਖੰਡੇ ਬਾਟੇ ਦਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕ ਕੇ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ ਦੇ ਲੜ ਲੱਗੇ ਹਾਂ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੇ ਸਾਨੂੰ ਹਰ ਬਚਨ, ਦੇਖੋ, ਵੱਡੇ-ਵੱਡੇ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਨੇ, ਨਾਮ ਜਪਣ ਵਾਲੇ ਨੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲ ਜਦੋਂ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਕੈਸਟਾਂ ਰਾਹੀਂ ਬਚਨ ਸੁਣਦੇ ਨੇ। ਉਹ ਕਹਿੰਦੇ, ਅੰਦਰ ਰੁਕਾਵਟ ਪੈ ਗਈ ਸੀ, ਅੱਗੇ ਨਾਮ ਨਹੀਂ ਸੀ ਚੱਲ ਰਿਹਾ। ਪਰ ਜਦੋਂ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਬਚਨ ਸੁਣੇ ਸਾਨੂੰ ਸੋਝੀ ਆ ਗਈ, ਭਾਵ ਇਹ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਦੇ ਬਚਨ, ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਸੀਡੀਆਂ, ਕੈਸਟਾਂ ਭਾਵ ਜਿਹੜੇ ਰੂਕੇ ਹੋਏ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਤੋਰ ਦਿੰਦੇ ਨੇ ਅਤੇ ਹਰ ਮਤ ਦਾ, ਕਿਸੇ ਵੀ ਸੰਪਰਦਾ ਦਾ ਕੋਈ ਵੀ ਪ੍ਰੇਮੀ ਇਥੇ ਆਇਆ ਉਹ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਪਾਸੋਂ ਝੋਲੀਆਂ ਭਰ ਕੇ ਗਿਆ ਹੈ। ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਬੀਜੀ ਤੋਂ ਪਿਆਰ ਹੀ ਲੈ ਕੇ ਗਿਆ ਹੈ। ਹੋਈਆਂ ਭੱਲਾਂ ਦੀ ਖਿਮਾ ਕਰਨੀ, ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਫਤਹਿ ਬਲਾਓ, ਵਾਹਿਗਰ ਜੀ ਕਾ ਖਾਲਸਾ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਕੀ ਫਤਹਿ।

ਅਰਦਾਸ ਤੇ ਹੁਕਮਨਾਮੇ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸੰਗਤਾਂ ਬੀਜੀ ਦੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਸ਼ਰਸ਼ਾਰ ਗੁਰੂ ਕੇ ਲੰਗਰ ਛੱਕ ਕੇ ਆਪਣੇ–ਆਪਣੇ ਘਰਾਂ/ਨਗਰਾਂ ਨੂੰ ਪਰਤੀਆਂ।

\*\*\*\*\*

# ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਜੀ ਦਾ ਭਾਈ ਮਦੂ ਤੇ ਭਾਈ ਢੀਂਗਣ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼

ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬਾਨੀ ਵਿ. ਗੁ. ਰੁ. ਮਿਸ਼ਨ।

ਸ਼ਾਨ.....।

ਸਤਿਨਾਮੁ ਸ੍ਰੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ, ਧੰਨ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀਓ ਮਹਾਰਾਜ! ਡੰਡਉਤਿ ਬੰਦਨ ਅਨਿਕ ਬਾਰ ਸਰਬ ਕਲਾ ਸਮਰਥ॥ ਡੱਲਨ ਤੇ ਰਾਖਹੁ ਪ੍ਰਭੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਕਿਰ ਹਥ॥ ਅੰਗ – ੨੫੬ ਫਿਰਤ ਫਿਰਤ ਪ੍ਰਭ ਆਇਆ ਪਰਿਆ ਤਉ ਸਰਨਾਇ॥ ਨਾਨਕ ਕੀ ਪ੍ਰਭ ਬੇਨਤੀ ਅਪਨੀ ਭਗਤੀ ਲਾਇ॥ ਅੰਗ – ੨੮੯ ਧਾਰਨਾ – ਰਾਖਹੁ ਰਾਖਹੁ ਕ੍ਰਿਪਾ ਧਾਰ, ਤੇਰੀ ਸ਼ਰਨ ਤੇਰੈ ਦਰਬਾਰਿ।

ਜਿਸ ਤੂ ਰਾਖਹਿ ਤਿਸ ਕੳਨ ਮਾਰੈ ॥ ਸਭ ਤੁਝ ਹੀ ਅੰਤਰਿ ਸਗਲ ਸੰਸਾਰੈ ॥ ਕੋਟਿ ੳਪਾਵ ਚਿਤਵਤ ਹੈ ਪਾਣੀ ॥ ਸੋ ਹੋਵੈ ਜਿ ਕਰੈ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣੀ ॥ ੧ ॥ ਰਾਖਹ ਰਾਖਹ ਕਿਰਪਾ ਧਾਰਿ ॥ ਤੇਰੀ ਸਰਣਿ ਤੇਰੈ ਦਰਵਾਰਿ ॥ ੧ ॥ ਰਹਾੳ ॥ ਜਿਨਿ ਸੇਵਿਆ ਨਿਰਭੳ ਸਖਦਾਤਾ ॥ ਤਿਨਿ ਭੳ ਦੂਰਿ ਕੀਆ ਏਕ ਪਰਾਤਾ ॥ ਜੋ ਤੂ ਕਰਹਿ ਸੋਈ ਫੁਨਿ ਹੋਇ ॥ ਮਾਰੈ ਨ ਰਾਖੈ ਦੂਜਾ ਕੋਇ ॥ ੨ ॥ ਕਿਆ ਤੂ ਸੋਚਹਿ ਮਾਣਸ ਬਾਣਿ ॥ ਅੰਤਰਜਾਮੀ ਪੂਰਖੂ ਸੁਜਾਣੂ ॥ ਏਕ ਟੇਕ ਏਕੋ ਆਧਾਰ ॥ ਸਭ ਕਿਛੂ ਜਾਣੈ ਸਿਰਜਣਹਾਰੂ ॥ ੩ ॥ ਜਿਸ ਉਪਰਿ ਨਦਰਿ ਕਰੇ ਕਰਤਾਰ ॥ ਤਿਸ ਜਨ ਕੇ ਸਭਿ ਕਾਜ ਸਵਾਰਿ ॥ ਤਿਸ ਕਾ ਰਾਖਾ ਏਕੋ ਸੋਇ ॥ ਜਨ ਨਾਨਕ ਅਪੜਿ ਨ ਸਾਕੈ ਕੋਇ॥

ਅੰਗ – ੧੧੪੦

ਧਾਰਨਾ - ਇਹੋ ਤੇਰੀ ਵਾਰੀ ਹੈ, ਗੋਬਿੰਦ ਮਿਲਣੇ ਦੀ।

ਫਿਰਤ ਫਿਰਤ ਬਹੁਤੇ ਜੁਗ ਹਾਰਿਓ ਮਾਨਸ ਦੇਹ ਲਹੀ॥ ਨਾਨਕ ਕਹਤ ਮਿਲਨ ਕੀ ਬਰੀਆ ਸਿਮਰਤ ਕਹਾ ਨਹੀ॥

ਅੰਗ – ੬੩੧

ਸਾਧਸੰਗਤ ਜੀ! ਗੱਜ ਕੇ ਬੋਲਣਾ ਜੀ, ਸਤਿਨਾਮ ਸ੍ਰੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ। ਬੜੇ ਜੁੱਗ ਬੀਤ ਗਏ, ਆਪਾਂ ਨੂੰ ਚਲਦਿਆਂ-ਚਲਦਿਆਂ, ਕਿੰਨੇ ਵਾਰੀ ਕਲਜੁਗ 'ਚ ਪੈਦਾ ਹੋਏ ਹਾਂ। ਕਈ ਵਾਰ ਸਤਿਜੁਗ 'ਚ ਪੈਦਾ ਹੋਏ ਹਾਂ, ਕਿੰਨੇ ਵਾਰੀ ਦੁਆਪਰ 'ਚ, ਕਿੰਨੀ ਵਾਰੀ ਤ੍ਰੇਤੇ 'ਚ। ਕਲਪ ਬੀਤ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇੱਕ ਕਲਪ 4 ਅਰਬ 32 ਕਰੋੜ ਸਾਲ ਦਾ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਐਨਾ ਸਮਾਂ ਬੀਤ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਦੂਸਰੇ ਕਲਪ 'ਚ ਦਾਖਲ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਾਂ। ਉਹ ਵੀ ਬੀਤ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਤੀਸਰੇ ਕਲਪ 'ਚ ਚਲੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। 14 ਕਲਪ ਜਦੋਂ

ਬੀਤ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਮਹਾਂਕਲਪ ਆ ਜਾਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਮੇਂ ਦਾ ਕੋਈ ਹਿਸਾਬ–ਕਿਤਾਬ ਨਹੀਂ, ਜ਼ਰਬਾਂ ਦਿੰਦੇ ਤੁਰੇ ਜਾਓ, ਪਰ ਅਸੀਂ ਭਟਕਦੇ ਫਿਰਦੇ ਹਾਂ –

ਕਈ ਜਨਮ ਭਏ ਕੀਟ ਪਤੰਗਾ ॥ ਕਈ ਜਨਮ ਗਜ ਮੀਨ ਕੁਰੰਗਾ ॥ ਕਈ ਜਨਮ ਪੰਖੀ ਸਰਪ ਹੋਇਓ ॥ ਕਈ ਜਨਮ ਹੈਵਰ ਬ੍ਰਿਖ ਜੋਇਓ॥

ਅੰਗ - ੧੭੬

ਸਮਾਂ ਆਇਆ ਕਲਜੁਗ ਦੇ ਅੰਦਰ, ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਪਿੱਛੇ ਕਿਹੜੇ ਜਨਮ 'ਚ ਕੀ ਕਰਮ ਕਰੇ ਨੇ। ਕਿਉਂਕਿ ਸਤਿਸੰਗ ਤਾਂ ਮਿਲਿਆ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ ਜਿੰਨਾਂ ਚਿਰ ਪੁੰਨ ਕਰਮ ਜਮ੍ਹਾਂ ਨਾ ਹੋਣ। ਪੁੰਨ ਕਰਮ ਜਮ੍ਹਾਂ ਹੁੰਦੇ ਨੇ –

ਬਿਨੁ ਭਾਗਾ ਸਤਸੰਗੁ ਨ ਲਭੈ ਬਿਨੁ ਸੰਗਤਿ ਮੈਲੁ ਭਰੀਜੈ ਜੀਉ॥ ਅੰਗ – ੯੫

ਅਸੀਂ ਜਾਣ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ ਕਿ ਕਿਹੜੇ ਅਸੀਂ ਕਰਮ ਕੀਤੇ ਸੀ, ਜਿਹਦੇ ਕਰਕੇ ਸਾਨੂੰ ਏਸ ਕਲਜੁਗ ਦੇ ਅੰਦਰ ਸਤਿਸੰਗ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੋ ਗਈ ਤੇ ਸਾਨੂੰ ਸੁਨੇਹਾ ਮਿਲ ਰਿਹਾ ਹੈ –

ਭਈ ਪਰਾਪਤਿ ਮਾਨੁਖ ਦੇਹੁਰੀਆ ॥ ਗੋਬਿੰਦ ਮਿਲਣ ਕੀ ਇਹ ਤੇਰੀ ਬਰੀਆ ॥ ਅੰਗ – ੧੨

ਅਸੀਂ ਤਾਂ ਰੋਜ਼ ਹੀ ਪੜ੍ਹਦੇ ਹਾਂ ਇਹਨੂੰ ਵੀ। ਪੜ੍ਹਨ ਨਾਲ ਫੇਰ ਖਿੱਚ ਨਹੀਂ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਕਦੇ? ਬੜੀ ਮੁਸ਼ਕਲ ਨਾਲ ਦੇਹ ਮਿਲੀ ਹੈ, ਵਾਰੀ ਹੈ ਗੋਬਿੰਦ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਦੀ, ਇਹ ਤਾਂ ਐਵੇਂ ਹੀ ਲੰਘ ਗਈ ਸੁੱਤਿਆਂ–ਸੁੱਤਿਆਂ ਦੀ। ਕੁਛ ਵੀ ਨਾ ਅਸੀਂ ਕਰ ਸਕੇ। ਐਡਾ ਕੀਮਤੀ ਜਨਮ ੮੪ ਲੱਖ ਜੂਨਾਂ ਲੰਘਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਪਾਪਤ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਐਡਾ ਧੋਖਾ ਹੋ ਗਿਆ ਸਾਡੇ ਨਾਲ।

ਧਾਰਨਾ – ਤੇਰਾ ਜਨਮ ਅਮੋਲਕ ਹੀਰਾ, ਕੌਡੀਆਂ ਦੇ ਭਾਅ ਜਾਂਵਦਾ।

ਰੈਣਿ ਗਵਾਈ ਸੋਇ ਕੈ ਦਿਵਸੁ ਗਵਾਇਆ ਖਾਇ॥ ਹੀਰੇ ਜੈਸਾ ਜਨਮੁ ਹੈ ਕਉਡੀ ਬਦਲੇ ਜਾਇ॥ ਅੰਗ – ੧੫੬

ਦਿਨ ਲੰਘ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਰਾਤ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਹਫਤਾ ਲੰਘ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਗਲਾ ਹਫਤਾ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਮਹੀਨਾ ਲੰਘ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਦੂਜਾ ਮਹੀਨਾ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਾਲ ਲੰਘ ਜਾਂਦੇ ਨੇ, ਅਗਲਾ ਸਾਲ ਆ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਬੜੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਮਨਾਉਂਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਅੱਜ ਜਨਮ ਦਿਨ ਹੈ, ਲੋਕਿਨ ਸਮਾਂ ਲੰਘ ਗਿਆ ਹੱਥ 'ਚੋਂ। ਉਹ ਤਾਂ ਮੁੜ ਕੇ ਹੱਥ ਵਿਚ ਨਹੀਓਂ ਆਉਣਾ ਪਿਆਰਿਓ। ਜਿਹੜਾ ਲੰਘ ਗਿਆ ਸੋ ਲੰਘ ਗਿਆ। ਇਹ ਮੁੜ ਕੇ ਨਹੀਂ ਆਇਆ ਕਰਦਾ, ਬੜੀ ਦੇਰ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਜਾਮਾ ਮਿਲਿਆ ਹੈ। ਕਸ਼ਿਸ਼ ਹੀ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੀ ਦਿਲ ਵਿਚ। ਆਦਤ ਬਣ ਗਈ, ਬਾਰ–ਬਾਰ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿਓ, ਬਾਰ–ਬਾਰ ਇੱਕੋ ਗੱਲ ਸੁਣੀ ਜਾਈਏ ਤਾਂ ਆਦਮੀ ਦਾ ਜਿਹੜਾ ਮਨ ਹੈ ਇਹ ਢੀਠ ਹੋ ਜਾਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਹਦੇ ਉਤੇ ਅਸਰ ਹੋਣਾ ਹਟ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਡੀ.ਡੀ.ਟੀ. ਜਦੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਆਈ ਸੀ, ਮੱਛਰ 'ਤੇ ਛਿੜਕ ਦੇਣੀ, ਮੱਛਰ ਓਦੋਂ ਹੀ ਮਰ ਜਾਂਦੇ ਸੀ। ਕੋਈ ਚੀਜ਼ ਨਹੀਂ ਸੀ ਰਹਿੰਦੀ। ਹੁਣ ਕਹਿੰਦੇ ਪ੍ਰਤੀਸ਼ਤ ਮਾਤਰਾ ਵੀ ਵੱਧ ਹੈ ਇਹਦੇ ਵਿਚ, 50% ਤੱਕ ਆਉਣ ਲੱਗ ਗਈ, ਪਹਿਲਾਂ ਤਾਂ 5% ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਹੁਣ ਕੋਈ ਅਸਰ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। immune ਹੋ ਗਏ। ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਸੁਣ-ਸੁਣ ਕੇ ਸਾਡਾ ਮਨ ਢੀਠ ਹੋ ਗਿਆ। ਅਸਰ ਨਹੀਂ ਲੈ ਰਿਹਾ। ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ ਇਹ ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਰੋਜ਼ ਹੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਾਂ। ਲੇਕਿਨ ਜਦੋਂ ਆਦਮੀ ਗੰਭੀਰਤਾ ਨਾਲ ਸੋਚਦਾ ਹੈ, ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਮੇਰਾ ਤਾਂ ਸਮਾਂ ਲੰਘ ਗਿਆ। ਇਹ ਤਾਂ ਉਮਰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮੁੱਕ ਜਾਣੀ ਹੈ –

ਦਿਨ ਤੇ ਪਹਰ ਪਹਰ ਤੇ ਘਰੀਆਂ ਆਵ ਘਟੈ ਤਨੁ ਛੀਜੈ ॥ ਕਾਲੁ ਅਹੇਰੀ ਫਿਰੈ ਬਧਿਕ ਜਿਉ ਕਹਹੁ ਕਵਨ ਬਿਧਿ ਕੀਜੈ ॥ ਸੋ ਦਿਨੁ ਆਵਨ ਲਾਗਾ ॥ ਅੰਗ - ੬੯੨

ਉਹ ਤਾਂ ਦਿਨ ਆਉਣ ਵਾਲਾ ਹੋ ਗਿਆ ਜਿਸ ਦਿਨ ਦਾ ਡਰ ਲਗਦਾ ਹੈ। ਆ ਜਾਣਾ ਉਸਨੇ, ਸਮੇਂ ਨੇ ਲਿਹਾਜ਼ ਨਹੀਂ ਕਰਨੀ ਕਿਸੇ ਦੀ। ਲੇਕਿਨ ਅਸੀਂ ਬੇਸਧ ਹੋ ਕੇ ਵਿਸ਼ਿਆਂ-ਵਿਕਾਰਾਂ 'ਚ, ਖਿੱਚਾਂ 'ਚ ਪਏ ਆਪਣੇ ਜਨਮ ਨੂੰ ਬਰਬਾਦ ਕਰਦੇ ਤੁਰੇ ਜਾਂਦੇ ਹਾਂ। ਹੋਰ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਕਰਿਆ, ਨਾ ਦੁਨੀਆਂ ਦਾ ਕੰਮ ਪੂਰਾ ਹੋਇਆ ਨਾ ਓਧਰਲਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਨਾ ਰੱਬ ਹੀ ਮਿਲਿਆ, ਨਾ ਸੰਸਾਰ ਦਾ ਕੋਈ ਕੰਮ ਪੂਰਾ ਕਰਕੇ ਆਰਾਮ ਨਾਲ ਬੈਠ ਸਕੇ। ਦੋਹਾਂ ਪਾਸਿਆਂ ਤੋਂ ਫੇਲ੍ਹ ਹੁੰਦੇ ਤੁਰੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਇੱਕ ਪਾਸਾ ਜੇ ਹੋ ਜਾਵੇ, ਚਲੋ ਜੇ ਦੁਨੀਆਂ ਬਣ ਗਈ, ਥੋੜ੍ਹਾ ਬਹੁਤ ਚਿਰ ਤਾਂ ਉਹਨੂੰ ਧਰਵਾਸ ਰਹਿੰਦਾ ਹੀ ਹੈ, ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਦੇਖੀ ਜਾਏਗੀ ਜਿਹੜਾ ਕਛ ਹੋਣਾ ਹੈ, ਫੇਰ ਤਾਂ ਹੋਣਾ ਹੀ ਹੋਣਾ ਹੈ। ਜੇ ਪਮੇਸ਼ਰ ਦੇ ਰਸਤੇ ਪੈ ਗਏ, ਦਨੀਆਂ ਬਣੀ ਨਾ ਬਣੀ। ਕੋਈ ਫਰਕ ਨਹੀਂ ਪਿਆ ਕਰਦਾ। ਸਭ ਕਛ ਚਲਿਆ ਜਾਵੇ, ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਵਾਲਾ ਪਾਸਾ ਰਹਿ ਜਾਵੇ, ਸਭ ਕਛ ਬਚ ਗਿਆ ਆਪਣੇ ਕੋਲ। ਕਿਉਂਕਿ ਸਮਾਂ ਬਚਾ ਲਿਆ ਜਿਹੜਾ ਮੁੜ ਕੇ ਹੱਥ ਨਹੀਂ ਆਉਣਾ। ਸੋ ਸਮਾਂ ਲੰਘਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਲਗਦਾ, ਨਾ ਕੋਈ ਥਹ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਪਿਛੇ ਅਸੀਂ ਕੀ ਸੀ, ਹਣ ਅਸੀਂ ਕੀ ਹਾਂ ਤੇ ਇਸ ਤੋਂ ਅੱਗੇ ਅਸੀਂ ਕੀ ਹੋਣਾ ਹੈ, ਕਿਹੜੇ ਰਸਤੇ ਪੈਣਾ ਹੈ, ਕਿਹੜੇ ਸ਼ਹਿਰ ਜੰਮਣਾ ਹੈ. ਕਿਹੜੇ ਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੋਣਾ ਹੈ. ਕਿਹੜੀ ਕੌਮ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੋਣਾ ਹੈ।

ਤ੍ਰੇਤੇ ਜੁਗ ਦੇ ਅੰਦਰ ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਬਨਵਾਸ ਜਾਂਦੇ ਨੇ, ਉਥੇ ਸੀਤਾ ਜੀ ਦਾ ਅਪਹਰਣ ਹੋ ਗਿਆ। ਰਾਵਣ ਲੰਕਾ ਦਾ ਰਾਜਾ, ਸਮੁੰਦਰ ਪਾਰ ਕਰਕੇ ਸੀਤਾ ਜੀ ਨੂੰ ਚੁੱਕ ਕੇ ਲੈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਬਹੁਤ ਵੱਡੀ ਸੱਟ ਸੀ ਇਹ ਪਿਆਰ ਦੀ, ਸੀਤਾ ਜੀ ਦੇ ਮਨ 'ਤੇ ਵੀ ਤੇ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਦੇ ਮਨ 'ਤੇ ਵੀ। ਕਿਉਂਕਿ ਮਰਿਆਦਾ ਪ੍ਰਸ਼ੋਤਮ ਆਪ ਸਨ। ਮਨੁੱਖਾਂ ਵਾਂਗੂੰ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਵਿਚ ਰਹਿ ਕੇ ਗਏ। ਬੜੀ ਤਲਾਸ਼ ਕੀਤੀ, ਅਖੀਰ ਪਤਾ ਲੱਗਿਆ, ਲੰਕਾ ਦਾ ਰਾਜਾ ਰਾਵਣ ਉਸਨੂੰ ਚੁੱਕ ਕੇ ਲੈ ਗਿਆ ਹੈ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਆਪ ਨੇ ਬਾਲੀ ਦੇ ਨਾਲ ਯੁੱਧ ਕਰਕੇ, ਸੁਗ੍ਰੀਵ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਮਿੱਤਰ ਬਣਾਇਆ। ਬਾਲੀ ਦੇ ਵਿਚ ਇਹ ਖਾਸੀਅਤ ਸੀ ਕਿ ਜੇ ਕੋਈ ਉਹਦੇ ਸਾਮੁਣੇ ਖੜ੍ਹਾ ਹੋ ਕੇ ਯੁੱਧ ਕਰਦਾ ਸੀ ਤਾਂ ਅੱਧੀ ਸ਼ਕਤੀ ੳਹਦੇ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੀ ਸੀ ਜਿਹੜਾ ੳਸ ਨਾਲ ਯੁੱਧ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੁੰਦਾ। ਆਪਣੀ ਤੇ ਉਹਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨਾਲ ਰਲਣ ਕਰਕੇ ਉਹਨੂੰ ਕੋਈ ਜਿੱਤ ਨਹੀਂ ਸੀ ਸਕਦਾ। ਰਾਵਣ ਨੂੰ ਵੀ ਉਸਨੇ ਛੇ ਮਹੀਨੇ ਕੈਦ ਰੱਖਿਆ ਆਪਣੇ ਕੋਲ। ਸਗੀਵ ਜਿਹੜਾ ਸੀ ਉਹ ਬੜਾ ਲਾਚਾਰ ਸੀ। ਬਾਲੀ ਨੇ ਉਸਦੀ ਪਤਨੀ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਘਰ ਵਸਾ ਲਿਆ ਸੀ। ਕੋਈ ਮਦਦ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਰ ਰਿਹਾ। ਸੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਨੇ ਲਕ ਕੇ ੳਸ ਦੇ ਬਾਣ ਮਾਰਿਆ। ਬਾਲੀ ਨੂੰ ਹਰਾ ਕੇ ਸੂਗ੍ਰੀਵ ਦੇ ਨਾਲ ਮਿਤੁਤਾ ਪਾਈ ਤੇ ੳਥੇ ਦੀ ਜਿਹੜੀ ਕੌਮ ਸੀ, ਜਿਹਨੂੰ ਬਾਨਰ ਕੌਮ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ, ਆਦਿ ਵਾਸੀ ਜਾਂ ਏਪ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਬਹੁਤ ਵੱਡੀ ਮਦਦ ਕੀਤੀ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕਮਾਂਡਰ ਜਿਹੜੇ ਸੀ ਹਨੁੰਮਾਨ ਉਹ ਵੀ ਨਾਲ ਜਾਂਦੇ ਨੇ ਤੇ ਹੋਰ ਵੱਡੇ-ਵੱਡੇ ਯੋਧੇ ਨਾਲ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਦੋ ਵੱਡੇ ਜਰਨੈਲ ਸੀ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾਮ ਨਰ ਤੇ ਨੀਲ ਸੀ। ਇਹ ਵੀ ਫੌਜ ਦੇ ਵਿਚ ਆਪਣੀਆਂ ਫੌਜਾਂ ਲੈ ਕੇ ਜਾ ਰਹੇ ਨੇ। ਜਿਸ ਵਕਤ ਆਪ ਕੰਨਿਆ ਕੁਮਾਰੀ ਕੋਲ ਪਹੰਚਦੇ ਨੇ, ਅੱਗੇ ਸਮੁੰਦਰ ਠਾਠਾਂ ਮਾਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਫੌਜ ਬਹੁਤ ਜ਼ਿਆਦਾ ਹੈ ਗਿਣਤੀ ਦੇ ਵਿਚ, ਕੋਈ ਯਤਨ ਨਹੀਂ ਬਣਦਾ ਕਿ ਐਨੀ ਫੌਜ ਨੂੰ ਪਾਰ ਕਿਵੇਂ ਕਰੀਏ। ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਾ ਕੇ ਉਥੇ ਯੁੱਧ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ, ਤਿੰਨ ਦਿਨ, ਤਿੰਨ ਰਾਤਾਂ ਸਮੁੰਦਰ ਦੇ ਕੰਢੇ ਧਰਨਾ ਦੇ ਕੇ ਪਏ ਰਹੇ, ਨਾ ਕੁਛ ਖਾਧਾ ਨਾ ਕੁਛ ਪੀਤਾ, ਕੇਵਲ ਇੱਕੋ ਗੱਲ ਕਹਿੰਦੇ ਸੀ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਰਸਤਾ ਦੇ ਦੇ, ਤਾਂ ਕਿ ਅਸੀਂ ਪਾਰ ਲੰਘ ਜਾਈਏ।

ਕਈ ਬੰਦਿਆਂ ਦੇ ਖਿਆਲ 'ਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਮੁੰਦਰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਰਸਤਾ ਦੇ ਦਿੰਦੇ ਨੇ? ਕਿਉਂਕਿ ਕੁਦਰਤੀ ਹੈ, ਸਾਇੰਸ ਦਾ ਯੱਗ ਹੈ, ਇਤਿਹਾਸ 'ਚ ਲਿਖਿਆ ਹੋਇਆ ਵੀ ਗਲਤ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ, ਜ਼ਰਰ ਇਸ ਗੱਲ 'ਚ ਕੋਈ ਭੇਤ ਹੈ। ਲੇਕਿਨ ਜਿਹੜਾ ਨੇੜੇ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸ ਹੈ ਸਾਡੇ ਕੋਲ, ਸਾਢੇ ਤਿੰਨ ਹਜ਼ਾਰ ਸਾਲ ਦਾ, ਉਹ ਮੁਸਾ ਜੀ ਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਫਰੁਨ ਨੇ ਮੁਸਾ ਨੂੰ ਕੈਦ ਕਰ ਲਿਆ, ਮਿਸਰ ਦੇ ਰਾਜੇ ਨੂੰ। ਉਹਨੇ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਦੀ ਭਗਤੀ ਕਰੀ, ਅਕਾਸ਼ਬਾਣੀ ਹੋਈ ਕਿ ਐ ਮੁਸਾ! ਮੈਂ ਰਾਤ ਪਾ ਦਿੰਦਾ ਹਾਂ ਦਿਨ ਵਿਚ ਵੀ ਹਨ੍ਹੇਰ ਗੁਬਾਰ ਹੋਏਗਾ, ਹੱਥ ਮਾਰਿਆ ਨਹੀਂ ਦਿਸੇਗਾ, ਤੂੰ ਆਪਣੀ ਕੌਮ ਨੂੰ ਕੱਢ ਕੇ ਲੈ ਜਾ। ਕਹਿਣ ਲੱਗਿਆ, ਮਹਾਰਾਜ! ਮੇਰੀ ਕੌਮ ਜਿੰਨੀ ਵੀ ਹੈ ੳਹ ਤਾਂ ਸਾਰੀ ਹੱਥਕੜੀਆਂ ਬੇੜੀਆਂ ਲਾ ਕੇ ਅੰਦਰ ਬੰਦ ਕਰੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਕਹਿੰਦੇ, ਜਾਹ ਸਭ ਦੀਆਂ ਬੇੜੀਆਂ ਟੱਟ ਜਾਣਗੀਆਂ। ਹੌਕਾ ਦੇ-ਦੇ ਤੰ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਉਹ ਹੋਕਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਮੈਨੂੰ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਵਲੋਂ ਹੁਕਮ ਹੋਇਆ ਹੈ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਸਾਰੇ ਦੇ ਸਾਰੇ ਇਥੋਂ ਤੁਰ ਚਲੋ, ਬਹੁਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਤੁਰਦੇ ਨਹੀਂ ਕਿ ਫਰੂਨ ਜਿਹੜਾ ਹੈ ਇਹ ਬੜਾ ਜ਼ਾਲਮ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਹੈ, ਇਹ ਮਾਰ ਦਏਗਾ। ਲੇਕਿਨ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਦੇ ਹੁਕਮ ਦੇ ਅੰਦਰ ਉਹ ਮਿਸਰ ਦੇ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲ ਕੇ ਸਕੰਦਰੀਆ ਦੇ ਨੇੜੇ ਪਹੰਚਦੇ ਨੇ। ਅੱਗੇ ਲਾਲ ਸਮੰਦਰ (red sea) ਆ ਗਿਆ,

ਜਦੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਸਾਰੀ ਮਸਾਈ ਦੀ ਕੌਮ ਜਿੰਨੀ ਹੈ ਇਹ ਮੇਰੀ ਕੈਦ 'ਚੋਂ ਨਿਕਲ ਕੇ ਚਲੀ ਗਈ, ਗੱਡੇ ਵੀ ਨਾਲ ਲੈ ਗਏ, ਸਮਾਨ ਵੀ ਨਾਲ ਲੈ ਗਏ, ਉਸ ਵੇਲੇ ਫਰੂਨ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਫੌਜਾਂ ਪਿੱਛੇ ਲਾ ਦਿਤੀਆਂ ਤੇ ਸਮੰਦਰ ਦੇ ਕੰਢੇ ਇਹ ਪਹੁੰਚ ਜਾਂਦੇ ਨੇ। ਪਿੱਛੋਂ ਫੌਜ ਦੀ ਖਬਰ ਆ ਗਈ ਕਿ ਘੋੜ ਸਵਾਰ ਵਾਹੋਦਾਹੀ ਨੱਠੇ ਆ ਰਹੇ ਨੇ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਇਹਨੇ ਅਰਦਾਸ ਕਰੀ ਕਿ ਹੇ ਪਭ! ਹਣ ਮੈਂ ਕੀ ਕਰਾਂ। ਤੇਰਾ ਹਕਮ ਮੰਨ ਕੇ ਮੈਂ ਉਸ ਕੈਦ ਦੇ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲ ਆਇਆ ਹਾਂ। ਹੁਣ ਅੱਗੇ ਅਸੀਂ ਕਿੱਥੇ ਜਾਵਾਂਗੇ, ਕਿਵੇਂ ਜਾਵਾਂਗੇ? ਆਵਾਜ਼ ਆਈ, ਕਹਿੰਦੇ ਮਸਾ, ਜਿਹੜਾ ਤੇਰੇ ਹੱਥ ਵਿਚ ਡੰਡਾ ਹੈ, ਇਹ ਡੰਡਾ ਸਮੁੰਦਰ ਨੂੰ ਮਾਰ 'ਤੇ ਇਹਨੂੰ ਕਹਿ ਕਿ ਮੈਨੂੰ ਰਾਹ ਦੇ ਦੇਵੇ। ਜਿਸ ਵਕਤ ਡੰਡਾ ਮਾਰਦਾ ਹੈ, ਕੀ ਦੇਖਦੇ ਨੇ ਜਿਵੇਂ ਦੋ ਕੰਧਾਂ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਨੇ ਇਸ ਤਰਾਂ ਪਾਣੀ ਦੀਆਂ ਦੋ ਕੰਧਾਂ ਆਲੇ–ਦਆਲੇ ਹੋ ਗਈਆਂ, ਵਿਚਾਲੇ ਰਾਹ ਦੇ ਦਿਤਾ, ਸਾਰੀ ਫੌਜ, ਸਾਰੀ ਕੌਮ ਇਥੋਂ ਦੀ ਨਿਕਲ ਕੇ ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਲੰਘ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਉਥੇ ਜਾ ਕੇ ਫਰੂਨ ਦੀਆਂ ਫੌਜਾਂ ਆਉਂਦੀਆਂ ਨੇ, ਉਸ ਵੇਲੇ gap (ਪਾੜ) ਬਣਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ, ਫੌਜਾਂ, ਰੱਥ, ਘੋੜੇ ਜਦੋਂ ਸਮੁੰਦਰ 'ਚ ਦਾਖਲ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਨੇ, ਇਹ ਪਾਰ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਨੇ ਸਮੁੰਦਰ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਾਰੀਆਂ ਫੌਜਾਂ ੳਥੇ ਮਰ ਜਾਂਦੀਆਂ ਨੇ। ੳਸ ਦਿਨ ਤੋਂ ਇਸ ਸਾਗਰ ਦਾ ਨਾਮ red sea ਪੈ ਗਿਆ। ਲਾਲ ਸਾਗਰ ਇਹਨੂੰ ਕਹਿਣ ਲੱਗ ਗਏ।

ਸੋ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ, ਸਮੁੰਦਰ ਤੋਂ ਰਾਹ ਮੰਗ ਰਹੇ ਨੇ। ਤਿੰਨ ਦਿਨ ਲੰਘ ਗਏ ਸਮੁੰਦਰ ਨੇ ਰਸਤਾ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ। ਐਸਾ ਇਤਿਹਾਸ 'ਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਕੇ ਬਾਣ ਮਾਰਿਆ ਸਮੁੰਦਰ ਨੂੰ, ਉਸ ਵੇਲੇ ਬਹੁਤ ਉੱਚੀਆਂ ਦੋ-ਦੋ ਸੌ, ਤਿੰਨ-ਤਿੰਨ ਸੌ ਫੁੱਟ ਲਹਿਰਾਂ ਉੱਠ ਖੜ੍ਹੀਆਂ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਚ ਕੀ ਦੇਖਦੇ ਨੇ ਕਿ ਸਮੁੰਦਰ ਦਾ ਜੋ ਮਾਲਕ ਦੇਵਤਾ ਹੈ, ਉਹ ਵਿਚ ਆਇਆ ਹੋਇਆ ਹੈ ਤੇ ਮਾਫੀ ਮੰਗ ਰਿਹਾ ਹੈ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਕਿ ਮੈਂ ਅਵੱਗਿਆ ਕੀਤੀ। ਤੁਸੀਂ ਫੌਜ ਲੰਘਾ ਲਓ, ਪੱਥਰ ਮੇਰੀ ਛੱਤੀ 'ਤੇ ਧਰ ਦਿਓ, ਡੁੱਬਣਗੇ ਨਹੀਂ।

ਉਸ ਵੇਲੇ ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਨੇ ਪੁਲ ਬਣਾਇਆ, ਤਾਂ ਨਾਲ ਦੀ ਨਾਲ ਉਹਨੇ ਦਸਿਆ ਕਿ ਤੁਹਾਡੀ ਫੌਜ ਵਿਚ ਦੋ ਜਰਨੈਲ ਨੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ 'ਚੋਂ ਨਲ ਤੇ ਨੀਲ ਨਾਮ ਹੈ, ਇਹ ਜਿਹੜਾ ਨਲ ਹੈ ਇਹ ਗੁਪਤ ਬੈਠਾ ਹੈ, ਇਹ ਵਿਸ਼ਕਰਮਾ ਦਾ ਅਵਤਾਰ ਹੈ। ਇਹਨੂੰ ਕਹੋ ਇਹ ਬਣਾ ਦਏਗਾ ਪੁਲ। ਜਿਸ ਵਕਤ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਬੁਲਾਇਆ, ਉਹ ਕਹਿੰਦੇ ਮਹਾਰਾਜ! ਅਸੀਂ ਤਾਂ ਜਾਣ ਕੇ ਨਹੀਂ ਸੀ ਦਸਦੇ ਕਿ ਕੀ ਲੋੜ ਹੈ ਸਾਨੂੰ ਦਸਣ ਦੀ। ਆਪ ਦਾ ਹੁਕਮ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਲੇਕਿਨ ਪੱਥਰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਹੀਂ ਧਰਨੇ, ਆਪ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰੋ। ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, ਦੇਖੋ! ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਦੇ ਨਾਮ ਵਿਚ ਬੜੀ ਭਾਰੀ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ। ਹਰ ਪੱਥਰ ਤੁਸੀਂ ਰਾਮ ਕਹਿ ਕੇ ਲਾਇਓ। ਜਦੋਂ ਰਾਮ ਕਹਿ ਕੇ ਲਾਉਂਦੇ ਨੇ ਪੱਥਰ ਜੁੜਦੇ ਵੀ ਤੁਰੇ ਜਾਂਦੇ ਨੇ ਤੇ ਡੁੱਬਦੇ ਵੀ ਨਹੀਂ ਹਨ।

ਉਸ ਵੇਲੇ ਸਾਰੀ ਫੌਜ ਚਲੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਬੜਾ ਭਾਰਾ ਯੁੱਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਉਸ ਵੇਲੇ ਮੇਘਨਾਥ ਜੀ ਨੂੰ ਇੰਦਰਜੀਤ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ, ਉਸ ਨੇ ਐਸੇ ਬਾਣ ਮਾਰੇ ਕਿ ਦੋਹਾਂ ਭਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਮੂਰਛਿਤ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਵੀ ਨਲ ਤੇ ਨੀਲ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦੁਬਾਰਾ ਛੁਡਾਇਆ ਨਾਗਪਾਸ਼ ਤੋਂ। ਯਾਨਿ ਬਹੁਤ ਵੱਡੀ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ ਆਪ ਨੇ। ਜਿਸ ਵਕਤ ਲੜਾਈ ਜਿੱਤ ਲਈ ਸੀਤਾ ਜੀ ਨੂੰ ਵਾਪਸ ਲੈ ਆਏ, ਹਨੂੰਮਾਨ ਜੀ ਦੀ ਭਗਤੀ ਦੇ ਉਤੇ ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਬਹੁਤ ਜ਼ਿਆਦਾ ਖੁਸ਼ ਹੋ ਗਏ ਤੇ ਉਹਨੂੰ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ ਦੀ ਦਾਤ ਦੇ ਦਿਤੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਵੀ ਦੇਖਿਆ ਕਿ ਜੋ ਅਸਲੀ ਚੀਜ਼ ਸੀ ਉਹ ਹਨੂੰਮਾਨ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਗਈ ਹੈ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਵੀ ਬੇਨਤੀ ਕਰੀ ਕਿ ਹੇ ਪ੍ਰਭੂ! ਆਪ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰੋ ਤੇ ਜੇ ਆਪ ਪ੍ਰਸੰਨ ਹੋਂ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਇਹ ਫਲ ਦੇਵੋ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ ਦੀ ਤੇ ਭਗਤੀ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੋਵੇ ਤੇ ਵਿਵੇਕ ਬੁੱਧ ਦੇਵੋ।

ਸੋ ਉਸ ਵੇਲੇ ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, ਪਿਆਰਿਓ! ਤੁਸੀਂ ਜੋ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ ਹੈ ਵਾਸ਼ਨਾ ਨਾਲ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਸੁਖ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਵਾਸਤੇ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਨਿਸ਼ਕਾਮ ਸੇਵਾ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ, ਹਨੂੰਮਾਨ ਨੇ ਜਿਹੜੀ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ ਹੈ ਇਹਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਵੀ ਵਾਸ਼ਨਾ ਨਹੀਂ, ਇਥੋਂ ਤੱਕ ਕਿ ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਹੀਰਿਆਂ ਦੀ ਮਾਲਾ ਏਸਨੂੰ ਦਿਤੀ ਤਾਂ ਇਸ ਨੇ ਉਹ ਹੀਰੇ ਭੰਨ ਦਿਤੇ ਤੇ ਦੇਖ ਰਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਚ ਰਾਮ ਹੈ ਕਿ ਨਹੀਂ। ਸੋ ਤੁਹਾਡਾ ਅਜੇ ਸਮਾਂ ਨਹੀਂ ਆਇਆ, ਅਸੀਂ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ, ਜਿੰਨੇ ਵੀ ਤੁਸੀਂ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਓਂ, ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਬੈਕੁੰਠ ਧਾਮ 'ਚ ਲੈ ਕੇ ਜਾਵਾਂਗੇ। ਉਥੇ ਜਾ ਕੇ ਤੁਸੀਂ ਸੁਖ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਕਰੋ ਤੇ ਬਹੁਤ ਦੇਰ ਤੱਕ ਤੁਸੀਂ ਉਥੇ ਸੁਖ ਭੋਗੋਂਗੇ। 8 ਲੱਖ 64 ਹਜ਼ਾਰ ਸਾਲ ਦੁਆਪਰ ਜੁਗ ਦਾ ਤੇ 5000 ਸਾਲ ਕਲਜੁਗ ਦਾ। ਉਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਕਲਜੁਗ ਦੇ ਵਿਚ ਤੁਸੀਂ ਜਨਮ ਲਵੋਂਗੇ ਤੇ ਫੇਰ ਤੁਹਾਨੂੰ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੋਵੇਗੀ।

ਕਿੱਥੇ ਆ ਕੇ ਸਾਧਸੰਗਤ ਜੀ! ਸੰਬੰਧ ਜੁੜਦਾ ਹੈ ਦੇਖੋ, 8 ਲੱਖ 70 ਹਜ਼ਾਰ ਸਾਲ ਬੈਕੁੰਠ ਧਾਮ 'ਚ ਰਹਿ ਕੇ ਮੁੜ ਕੇ ਫੇਰ ਜਨਮ ਲੈਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਵਰਗ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚੋਂ ਵਾਪਸ ਆਉਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ, ਚਾਹੇ ਪੰਜਾਹ ਲੱਖ ਸਾਲ ਬਾਅਦ ਆਓ, ਚਾਹੇ ਵੀਹ ਲੱਖ ਸਾਲ ਬਾਅਦ ਆਓ। ਆਉਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ ਵਾਪਸ, ਮਨੁੱਖ ਜਨਮ ਫੇਰ ਧਾਰਨਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਏਸੇ ਕਰਕੇ ਮਹਾਰਾਜ ਫੁਰਮਾਨ ਕਰਦੇ ਨੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ –

ਧਾਰਨਾ – ਜਿਹੜੀ ਦੇਹੀ ਨੂੰ ਲੌਚਦੇ ਦੇਵਤੇ, ਓਹੋ ਦੇਹੀ ਤੈਨੂੰ ਮਿਲ ਗਈ ਪਿਆਰਿਆ।

ਗੁਰ ਸੇਵਾ ਤੇ ਭਗਤਿ ਕਮਾਈ ॥ ਤਬ ਇਹ ਮਾਨਸ ਦੇਹੀ ਪਾਈ ॥ ਇਸ ਦੇਹੀ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਦੇਵ ॥ ਸੋ ਦੇਹੀ ਭਜੁ ਹਰਿ ਕੀ ਸੇਵ ॥ ੧ ॥ ਭਜਹੁ ਗੁੱਬਿੰਦ ਭੂਲਿ ਮਤ ਜਾਹੁ ॥ ਮਾਨਸ ਜਨਮ ਕਾ ਏਹੀ ਲਾਹੁ ॥ ੧ ॥ ਰਹਾਉ ॥ ਜਬ ਲਗ ਜਰਾ ਰੋਗ ਨਹੀ ਆਇਆ ॥ ਜਬ ਲਗੁ ਕਾਲਿ ਗੁਸੀ ਨਹੀ ਕਾਇਆ॥
ਜਬ ਲਗੁ ਬਿਕਲ ਭਈ ਨਹੀ ਬਾਨੀ॥
ਭਜਿ ਲੇਹਿ ਰੇ ਮਨ ਸਾਰਿਗਪਾਨੀ॥ ੨॥
ਅਬ ਨ ਭਜਸਿ ਭਜਸਿ ਕਬ ਭਾਈ॥
ਆਵੈ ਅੰਤੁ ਨ ਭਜਿਆ ਜਾਈ॥
ਜੋ ਕਿਛੁ ਕਰਹਿ ਸੋਈ ਅਬ ਸਾਰੁ॥
ਫਿਰਿ ਪਛੁਤਾਹੁ ਨ ਪਾਵਹੁ ਪਾਰੁ॥ ੩॥
ਸੋ ਸੇਵਕੁ ਜੋ ਲਾਇਆ ਸੇਵ॥
ਤਿਨ ਹੀ ਪਾਏ ਨਿਰੰਜਨ ਦੇਵ॥
ਗੁਰ ਮਿਲਿ ਤਾ ਕੇ ਖੁਲ੍ਹੇ ਕਪਾਟ॥
ਬਹੁਰਿ ਨ ਆਵੈ ਜੋਨੀ ਬਾਟ॥ ੪॥
ਇਹੀ ਤੇਰਾ ਅਉਸਰੁ ਇਹ ਤੇਰੀ ਬਾਰ॥
ਘਟ ਭੀਤਰਿ ਤੂ ਦੇਖੁ ਬਿਚਾਰਿ॥
ਕਹਤ ਕਬੀਰੁ ਜੀਤਿ ਕੈ ਹਾਰਿ॥
ਬਹ ਬਿਧਿ ਕਹਿਓ ਪਕਾਰਿ ਪਕਾਰਿ॥

ਅੰਗ – ੧੧੫੯

ਕਿੱਡਾ ਕੀਮਤੀ ਹੈ ਮਨੱਖਾ ਜਨਮ ਕਿ 8 ਲੱਖ 70 ਹਜ਼ਾਰ ਸਾਲ ਬੈਕੁੰਠ ਧਾਮ 'ਚ ਰਹਿਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਫੇਰ ਮਨੁੱਖ ਜਾਮਾ ਧਾਰਨ ਕੀਤਾ ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਅਟੱਲ ਪਦਵੀ ਨਹੀਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਈ। ਸਵਰਗ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਣਾ ਹੋਰ ਗੱਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਮਾੜੇ ਕਰਮਾਂ ਦੇ ਨਰਕ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਣੇ ਹੋਰ ਗੱਲ ਹੋਇਆ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਅਵਿਅਕਤ ਦੇਹਾਂ ਭੂਤਾਂ, ਪ੍ਰੇਤਾਂ ਦੀਆਂ ਮਿਲ ਜਾਣੀਆਂ ਹੋਰ ਗੱਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਲੇਕਿਨ ਜੋ ਅਚੱਲ ਪਦਵੀ ਹੈ ਉਹ ਹੋਰ ਚੀਜ਼ ਹੈ। ਉਹ ਮਨੁੱਖ ਜਾਮੇ ਤੋਂ ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਦੇ ਭਾਗ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਨੇ ਰੱਖੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਬਾਕੀ ਇੱਕ ਮਨੱਖ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ ਸਾਰੀਆਂ ਜਨਾਂ ਚਾਹੇ ਉਹ ਦੇਵਤੇ ਨੇ, ਚਾਹੇ ਦੈਂਤ ਨੇ, ਚਾਹੇ ਪਿਸਾਚ ਨੇ, ਚਾਹੇ ਭੂਤ ਨੇ, ਪ੍ਰੇਤ ਨੇ, ਚਾਹੇ ਕੋਈ ਨੇ, ਚਾਹੇ ਉਹ ਪਸ਼ੂ ਪੰਛੀ ਨੇ ਇਹ ਸਾਰੀਆਂ ਭੋਗ ਜੂਨਾਂ ਨੇ। ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਕਰਮਾਂ ਦਾ ਫਲ ਭੋਗਦੇ ਨੇ। ਕੇਵਲ ਮਨੁੱਖ ਜਾਮਾ ਹੈ ਜਿਹਦੇ 'ਚ ਆਦਮੀ ਤਰੱਕੀ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸੋ ਇਹਦੇ 'ਚ ਆ ਕੇ ਸਮਰੱਥ ਗਰ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਲੈ ਕੇ ਉਸ ਤੋਂ ਨਾਮ ਦੀ ਦਾਤ ਪਾਪਤ ਕਰਕੇ, ਕਰਮ ਉਪਾਸ਼ਨਾ, ਗਿਆਨ, ਵਿਗਿਆਨ ਚਾਰ ਅਵਸਥਾ 'ਚੋਂ ਲੰਘ ਕੇ ਇਹ ਕਿਸੇ ਅਟੱਲ ਪਦਵੀ 'ਤੇ ਪਹੰਚ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਨਹੀਂ ਪਹੰਚਿਆ ਕਰਦਾ।

ਸੋ ਇਸ ਕਰਕੇ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਜਾਮਾ, ਏਸ ਨੂੰ ਬਾਰ-ਬਾਰ ਕਹਿੰਦੇ ਨੇ -

ਕਬੀਰ ਮਾਨਸ ਜਨਮੁ ਦੁਲੰਭੁ ਹੈ ਹੋਇ ਨ ਬਾਰੈ ਬਾਰ ॥ ਜਿਉ ਬਨ ਫਲ ਪਾਕੇ ਭੁਇ ਗਿਰਹਿ ਬਹੁਰਿ ਨ ਲਾਗਹਿ ਡਾਰ ॥ ਅੰਗ – ੧੩੬੬

ਸੋ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਉਹ ਪ੍ਰੇਮੀ ਦੋਵੇਂ ਜਣੇ ਕਲਜੁਗ 'ਚ ਆ ਕੇ ਜਨਮ ਧਾਰਦੇ ਨੇ। ਕਿਉਂਕਿ ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਨੇ ਕਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਹੁਣ ਤਾਂ ਤੁਸੀਂ ਸੁੱਖ ਭੋਗੋ ਬੈਕੁੰਠ ਧਾਮ ਦਾ, ਕਲਜੁਗ ਦੇ ਅੰਦਰ ਸਮਰੱਥ ਗੁਰੂ ਆਉਣਗੇ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ, ਉਹ ਆ ਕੇ ਪਿਛਲੇ ਜੁਗਾਂ ਦੇ, ਸਤਜੁਗ, ਤ੍ਰੇਤੇ, ਦੁਆਪਰ ਵਿਚ ਜਿੰਨਿਆਂ ਦੀ ਕਮਾਈ ਨੇੜੇ ਆਈ ਹੋਈ ਹੈ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਉਧਾਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਧਨ ਕਲਜੁਗ ਦੇ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਸੁਖਾਲਾ ਹੋਏਗਾ -

ਅਬ ਕਲੂ ਆਇਓ ਰੇ॥ ਇਕੁ ਨਾਮੁ ਬੋਵਹੁ ਬੋਵਹੁ॥ ਅਨ ਰੂਤਿ ਨਾਹੀ ਨਾਹੀ॥ ਮਤੁ ਭਰਮਿ ਭੂਲਹੁ ਭੂਲਹੁ ॥

*ਅੰਗ − ੧੧੮੫* ਜੇ. ਸਾਨੰ ਇਹਦੀ

ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਡੇ ਘਰ ਦਾ ਇਹ ਸਾਧਨ ਹੈ, ਸਾਨੂੰ ਇਹਦੀ ਸਝ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਦਾ ਹੋਵੇ ਫੇਰ ਅਸੀਂ ਕਹੀਏ ਕਿ ਹਾਂ ਇਹ ਤਾਂ ਬੜਾ ਵੱਡਾ ਸਾਧਨ ਹੈ। ਘਰ ਦੀ ਕੋਈ ਮਹੱਤਤਾ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦੀ। ਕਿਸੇ ਦੇ ਮਾਂ-ਬਾਪ ਬਹੁਤ ਕਾਬਲ ਹੋਣ, ਬੱਚਾ ਕਦੇ ਵੀ ਨਹੀਂ ਮੰਨਦਾ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਨਕਸ ਕੱਢੇਗਾ। ਸੋ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ, ਕਲਜੂਗ ਦੇ ਅੰਦਰ ਸਮਰੱਥ ਸਤਿਗੁਰੂ ਆਉਣਗੇ, ਉਹ ਗੁਰੂ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਹੋਣਗੇ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਰਾਹੀਂ ਤੁਹਾਨੂੰ ਬੁਹਮਗਿਆਨ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੋਏਗੀ। ਸੋ ਕਲਜੂਗ 'ਚ ਆ ਕੇ ਦੋਵੇਂ ਪ੍ਰੇਮੀ ਇਕ ਦਾ ਨਾਉਂ ਭਾਈ ਧੀਂਙਣ ਸੀ, ਇਕ ਦਾ ਨਾਉਂ ਮੁੱਧੂ ਸੀ। ਦੋਵੇਂ ਤਰਖਾਣ ਜਾਤ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੋਏ, ਪਿਛਲੇ ਕਰਮਾਂ ਦੇ ਪੇਰੇ ਹੋਏ, ਗਰ ਦਰਬਾਰ ਨੂੰ ਜ਼ਿਆਦਾ ਲੋਚਦੇ ਨੇ। ਆਪਸ ਵਿਚ ਮਿਲਦੇ ਵੀ ਨੇ, ਸਲਾਹ ਕਰਦੇ ਨੇ, ਮਨ ਵਿਚ ਬੜੀ ਪੇਰਨਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਕਾਰੋਬਾਰ ਸੰਕੋਚ ਕੇ ਗਰ ਦਰਬਾਰ 'ਚ ਚੱਲੀਏ। ਪਿਛਲੇ ਜਿਹੜੇ ਸੰਸਕਾਰ ਨੇ ਉਹ ਬਾਰ-ਬਾਰ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਦਿੰਦੇ ਨੇ ਕਿ ਇਹ ਦਨੀਆਂ ਨਾਸਵੰਤ ਹੈ ਇਹਨੇ ਨਾਸ ਹੋ ਜਾਣਾ ਹੈ ਤੇ ਅਸਲੀ ਚੀਜ਼ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਗਿਆਨ ਹੈ, ਉਹ ਪਾਪਤ ਹੋਵੇ ਤੇ ਏਸ ਵੇਲੇ ਸਿਵਾਏ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਗੱਦੀ ਤੋਂ ਹੋਰ ਕੋਈ ਸਹਿਜ ਨਾਲ ਇਸ ਰਸਤੇ 'ਤੇ ਪਹੰਚਾ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ। ਸੋ ਮਨ ਵਿਚ ਬਾਰ-ਬਾਰ ਖਿਆਲ ਆਉਂਦੇ ਨੇ ਤੇ ਅੱਜ ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਮਿਲ ਕੇ ਦੋਵੇਂ ਪ੍ਰੇਮੀ ਗੁਰੂ ਛੇਵੇਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਮਹਾਰਾਜ ਦੇ ਮੀਰੀ ਪੀਰੀ ਦੇ ਮਾਲਕ ਦੇ ਦਰ 'ਤੇ ਪਹੰਚਦੇ ਨੇ। ਆ ਕੇ ਨਮਸਕਾਰ ਕੀਤੀ। ਕੀਰਤਨ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਹਰੀ ਦਾ ਜਸ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਮਹਾਰਾਜ ਪ੍ਰਵਚਨ ਸਣਾ ਰਹੇ ਨੇ, ਬੇਅੰਤ ਸੰਗਤਾਂ ਬੈਠੀਆਂ ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰ ਰਹੀਆਂ ਹਨ।

ਦੀਵਾਨ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਪ੍ਰੇਮੀ ਇਕੱਠੇ ਗਲ 'ਚ ਪੱਲਾ ਪਾ ਕੇ ਉਠੇ ਤੇ ਆ ਕੇ ਮਹਾਰਾਜ ਕੋਲ ਨਮਸ਼ਕਾਰ ਕੀਤੀ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਆਪ ਨੇ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਪਾਤਸ਼ਾਹ! ਸਾਡਾ ਜਨਮ ਮਰਨ ਕੱਟ ਦਿਓ। ਉਸ ਵੇਲੇ ਮਹਾਰਾਜ ਅੰਤਰ ਧਿਆਨ ਹੋਏ, ਕਿਉਂਕਿ ਜੋ ਸਮਰੱਥ ਗੁਰੂ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਉਹਨੂੰ ਪਤਾ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਜੀਵ ਨੂੰ ਮੈਂ ਕਿਹੜਾ ਸਬਕ ਦੇਣਾ ਤੇ ਕਿੱਥੋਂ ਤੋਰਨਾ ਹੈ। ਜਿਹੜੇ ਪੂਰਨ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਹੁੰਦੇ ਨੇ ਬੇਅੰਤ ਜਗਿਆਸੂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲ ਜਾਂਦੇ ਨੇ, ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਇੱਕੋ ਜਿਹਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਰਦਾ। ਜਿਹੋ ਜਿਹਾ ਕੋਈ ਜਿਵੇਂ ਰਾਤ ਨੂੰ ਕੋਈ ਸੌਂ ਜਾਵੇ ਆਦਮੀ, ਦੂਜੇ ਦਿਨ ਓਹੀ ਪੜ੍ਹਾਈ ਪੜ੍ਹਦਾ ਹੈ, ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਅਸੀਂ ਜਦੋਂ ਇੱਕ ਜਨਮ ਖਤਮ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਾਂ, ਦੂਸਰੇ 'ਚ ਦਾਖਲ ਹੁੰਦੇ ਹਾਂ। ਤੇ ਜੇ ਸਮਰੱਥ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਨਾਲ, ਪੂਰਨ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਨਾਲ ਸੰਪਰਕ ਹੋ ਜਾਵੇ ਪਹਿਲਾਂ ਉਹ ਇਹ ਦੇਖਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹਦੇ ਪਿਛਲੇ ਸੰਸਕਾਰ ਕੀ ਨੇ। ਜਿੱਥੇ ਉਹਨੇ ਮੁਕਾਇਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਤੋਂ ਅੱਗੇ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਿਆ ਕਰਦੇ ਨੇ।

'ਚਲਦਾ.....।'

# ਪੰਜਵੇਂ ਰਤਨ ਬਾਬਾ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਜੀ

ਮਾਲਵੇ ਦੀ ਭਾਗਾਂ ਭਰੀ ਧਰਤੀ ਪਰ ਸਿੱਖ ਕੌਮ ਸਦਾ ਹੀ ਨਾਜ਼ ਕਰਦੀ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਹ ਸੌ ਫੀ ਸਦੀ ਸੱਚ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਧਰਤੀ ਨੇ ਕੌਮ ਨੂੰ ਹਰ ਔਖੀ ਤੇ ਅਤੀ ਸੰਕਟਕਾਲੀ ਘੜੀਆਂ ਅੰਦਰ ਸਖ ਦਾ ਸਾਹ ਹੀ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ ਸਗੋਂ ਰੋਸ਼ਨੀ ਦਾ ਰਖ ਦਿਖਾਇਆ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਦੂਖ ਤੇ ਅਪਦਾਵਾਂ ਦੇ ਸਪੂਰਦ ਕਰਕੇ ਵੀ ਇਸ ਧਰਤੀ ਨੇ ਸੱਚ ਦਾ ਸਾਥ ਦਿਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਸੌ ਫੀ ਸਦੀ ਸੱਚੀ ਗੱਲ ਹੈ ਕਿ ਆਨੰਦਪਰ ਦਾ ਤਿਆਗ ਕਰਨ ਪਿਛੋਂ ਜੇਕਰ ਕੋਈ ਰਾਹਤ ਪਾਪਤ ਕਰਕੇ ਪਿਤਾ ਗਰਦੇਵ ਨੇ ਔਰੰਗਜ਼ੇਬ ਨੂੰ ਫਤਹਿ ਦੀ ਚਿੱਠੀ (ਜ਼ਫਰਨਾਮਾ) ਲਿਖਿਆ ਸੀ ਤਦ ਇਸੇ ਹੀ ਧਰਤੀ ਦਾ ਹਵਾਲਾ ਦੇਂਦੇ ਹੋਏ ਹਜ਼ੂਰ ਨੇ ਔਰੰਗਜ਼ੇਬ ਨੂੰ ਵੰਗਾਰਿਆਂ ਸੀ, "ਜਿਵੇਂ ਤੇਰੀ ਮਰਜ਼ੀ ਹੋਵੇ ਤੂੰ ਤਾਕਤ ਅਜਮਾਈ ਕਰ ਲੈ, ਅਸੀਂ ਤਿਆਰ ਹਾਂ, ਕਿਉਂਕਿ ਤੂੰ ਚਾਰ ਚਿੰਗਾੜੇ ਬੁਝਾਏ ਹਨ ਪਰ ਅਜੇ ਜਵਾਲਾਮਖੀ ਪਹਾੜ ਕਾਇਮ ਹੈ।" ਫਿਰ ਬੜੇ ਫਰਾਖ ਦਿਲ ਹਜ਼ਰ ਨੇ ਬਰਾੜ ਕੌਮ ਦਾ ਹਵਾਲਾ ਦਿਤਾ ਕਿ ਇਹ ਬਹਾਦਰ ਬਾਗੀ ਤੇ ਤਲਵਾਰ ਦੇ ਧਨੀ ਹਨ। ਮੈਂ ਚਾਹਾਂ ਤਦ ਰਾਜ ਕਾਇਮ ਕਰਨ ਵਿਚ ਰੋਕ ਨਹੀਂ ਪੈ ਸਕਦੀ, ਪਰ ਮੈਂ ਰਾਜ ਕਾਇਮ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ। ਇਸੇ ਹੀ ਧਰਤੀ ਪਰ ਸੀ ਦਸ਼ਮੇਸ਼ ਨੇ ਅਮਰ ਜੋਤੀ ਦਾ ਪਕਾਸ਼ ਕਰਕੇ ਸੀ ਦਮਦਮੇ ਸਾਹਿਬ ਆਦਿ ਸੀ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬੀੜ ਤਿਆਰ ਕਰਕੇ ਕੌਮ ਨੂੰ ਉਸਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਤੇ ਅਗਵਾਈ ਹੇਠਾਂ ਸਦਾ ਲਈ ਸਤਿ ਸਰੂਪ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਸਪਰਦ ਕਰਕੇ ਕੌਮ ਨੂੰ ਅਮਰ ਅਡੋਲ ਤੇ ਅਚੱਲ ਰਸਤਾ ਦਿਖਾਇਆ ਸੀ। ਫਿਰ ਇਸੇ ਧਰਤੀ ਉਪਰੋਂ ਬਾਬਾ ਦੀਪ ਸਿੰਘ ਜੀ ਸ਼ਹੀਦ ਸੀ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਪਵਿੱਤਰਤਾ ਕਾਇਮ ਕਰਨ ਹਿਤ ਸ਼ਹੀਦ ਹੋਣ ਲਈ ਕਮਰ ਕਸੇ ਕਰਕੇ ਗਏ ਸਨ।

ਸਿੱਖ ਕੌਮ ਦੇ ਸਿਰ ਪਰ ਸਭ ਤੋਂ ਭਿਆਨਕ ਤੇ ਖਤਰਨਾਕ ਸਮਾਂ ਵੱਡਾ ਘੱਲਘਾਰਾ ਵੀ ਮਾਲਵੇ ਦੀ ਸਰਜ਼ਮੀਨ ਵਿਚ ਆਇਆ ਸੀ। ਕਪ ਰਹੀੜੇ ਦੇ ਮੈਦਾਨ ਦਾ ਹਰ ਚੱਪਾ ਇੱਕ ਵਾਰੀ ਸਿੱਖ ਸ਼ਹੀਦ ਤੇ ਕੌਮ ਵਿਰੋਧੀ ਦਸ਼ਟਾਂ ਦੀਆਂ ਲਾਸ਼ਾਂ ਨੇ ਅਟ ਕਰ ਦਿਤਾ ਸੀ। ਇਸ ਧਰਤੀ ਤੇ ਹੋਏ ਧਰਮ ਯੱਧ ਨੇ ਫਿਰ ਅਬਦਾਲੀ ਤੇ ਹੋਰ ਲਟੇਰੇ ਪੰਜਾਬ ਰਾਹੀਂ ਭਾਰਤ ਪਰ ਹਮਲਾ ਕਰਨੋਂ ਸਦਾ ਲਈ ਬੰਦ ਕਰ ਦਿਤੇ ਸਨ। ਸਿੱਖ ਰਿਆਸਤਾਂ ਦੀ ਕਾਇਮੀ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਇਸ ਪੰਥ ਨੂੰ ਕਰਣੀ, ਕੁਰਬਾਨੀ ਪੁੰਜ ਤੇ ਦਿਲ ਦੇ ਦਲੇਰ ਮੰਨ ਕੇ ਸਵੱਛ ਤੇ ਪੰਥ ਤੋਂ ਆਪਾ ਵਾਰ ਕੇ ਨਿਮਾਣੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਕੌਮੀ ਪੰਥ ਸੇਵਕਾਂ ਨੂੰ ਮਾਲਵੇ ਨੇ ਸਦਾ ਹੀ ਪਹਿਲੀਆਂ ਸਫਾਂ ਵਿਚ ਖੜ੍ਹਾ ਰੱਖਿਆ ਹੈ। ਵੱਡੇ ਘੱਲੂਘਾਰੇ ਅੰਦਰ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਹਰ ਸਿਰੇ ਤੋਂ ਪਵਾਨਿਆਂ ਵਾਂਗ ਸਿੰਘ ਜੁੜੇ ਸਨ। ਪਰ ਜੋ ਕਰਬਾਨੀ ਇਸ ਹਲਕੇ ਦੇ ਨਗਰਾਂ ਵਲੋਂ ਹੋਈ ਉਸ ਦੀ ਮਿਸਾਲ ਹੋਰ ਕਿਧਰੇ ਨਹੀਂ ਮਿਲੇਗੀ। ਵਿਦੇਸ਼ੀ ਲਟੇਰਿਆਂ ਨੇ ਨਗਰ ਧਨ ਲੱਟਿਆ. ਬਾਕੀ ਰਹਿੰਦਾ ਹੋਇਆ ਮਾਈਆਂ ਬੀਬੀਆਂ ਨੇ ਕੌਮ ਦੀ ਅਮਾਨਤ ਜਾਣ ਕੇ ਧਾਨ ਪਕਾ ਕੇ ਕੌਮ ਤੇ ਦੇਸ਼ ਤੋਂ ਕੁਰਬਾਨ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਸਿੰਘਾਂ ਨੂੰ ਖਵਾ ਦਿਤਾ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਹਰ ਘਰ ਤੇ ਉਸਦੇ ਨਜ਼ਦੀਕ ਦੀ ਆਬਾਦੀ ਅੰਦਰ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਹਰ ਕਿਨਾਰੇ ਅੰਦਰ ਖਾਲਸੇ ਦੀ ਬੀਰਤਾ ਧਰਮ ਹਿਤ ਸ਼ਹੀਦੀਆਂ, ਤਪ ਸਾਧਨ ਤੇ ਫਿਰ ਵਾਸ਼ਨਾ ਰਹਿਤ ਕਿਰਿਆ ਦੇ ਚੱਲਣ ਦੀ ਉਚਤਾ, ਇਸਦੀ ਚੌਤਰਫੇ ਰੋਸ਼ਨੀ ਤੇ ਚਰਚਾ ਸੀ। ਹਰ ਪੰਜਾਬੀ ਘਰ ਵਿਚ ਰਾਤ ਸਮੇਂ ਘਰ ਵਿਚੋਂ ਗਿਆਂ ਦੀ ਚਿੰਤਾ, ਉਸੇ ਦੀ ਬੀਰਤਾ ਵਾਰਤਾਵਾਂ ਤੇ ਵੱਡਿਆਂ ਲਈ ਹਉਕੇ, ਦਰਦ ਚੀਸਾਂ ਤੇ ਉਸ ਦੇ ਨਕਸ਼ੇ ਕਦਮ ਪਰ ਚੱਲ ਕੇ ਸਤਿ ਮਾਰਗ ਲਈ ਸ਼ਹੀਦ ਹੋਣ ਦਾ ਉਮਾਹ ਸੀ।

ਉਸ ਸਮੇਂ ਸਿੱਖ ਕੌਮ ਦਾ ਮਹਾਂਬਲੀ ਆਗੂ ਤੇ ਚਤਰਤਾ ਦੀ ਸਿੱਖਰ ਪਰ ਪੱਜਿਆ ਕੌਮ ਦਾ ਰਾਜਾ ਤੇ ਸਤਿਗਰਾਂ ਦਾ ਅਨਿਨ ਸਿੱਖ ਹੀਰੋ ਜੋ ਜੋਬਨ ਪਰ ਸੀ ਉਹ ਸੀ, ਸਰਦਾਰ ਜੱਸਾ ਸਿੰਘ ਆਹਲੂਵਾਲੀਆ। ਇਸ ਦੀ ਦੂਰ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਤਾ ਤੇ ਜੰਗ ਦਾ ਮਹਾਨ ਤਜਰਬਾ, ਕੌਮ ਦੇ ਭਵਿੱਸ਼ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਲਈ ਇਕ ਨਾਪਿਆ ਤੋਲਿਆ ਹੋਇਆ ਵਿਉਂਤਬੱਧ ਕਰਮ, ਜਿਸ ਅਨੁਸਾਰ ਘਟ ਤੋਂ ਘਟ ਮਿਹਨਤ ਤੇ ਕਰਬਾਨੀ ਨਾਲ ਕੌਮ ਸਫਲਤਾ ਦੀ ਮੰਜ਼ਲ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕਦੀ ਸੀ। ਇਸ ਘੱਲੂਘਾਰੇ ਬਾਰੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਕੌਮ ਦੇ ਹਰ ਤਿੰਨਾਂ ਆਦਮੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਦੋ ਇਸ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਧਰਮ ਦੇ ਮਹਾਨ ਯੁੱਧ ਅੰਦਰ ਬੀਰ ਗਤੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਏ ਸਨ। ੩੫ ਹਜ਼ਾਰ ਬਾਲ ਬੱਚੇ ਜਵਾਨ ਬੁੱਢੇ ਤੇ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ ਇਕੋ ਦਿਨ ਮੌਤ ਦੇ ਮੰਹ ਅੰਦਰ ਚਲੇ ਗਏ ਸਨ। ਅਬਦਾਲੀ ਦੇ ਕਿਸੇ ਆਦਮੀ ਨੇ ਇਹ ਮਿਹਣਾ ਮਾਰਿਆ ਸੀ ਕਿ ਕੀ ਤਸੀਂ ਹਣ ਵੀ ਰਾਜ ਕਰਨ ਦੇ ਨਾਹਰੇ ਮਾਰੋਗੇ? ਤਦ ਇਕ ਨਿਹੰਗ ਸਿੰਘ ਨੇ ਉਚੇ ਟਿੱਬੇ ਪਰ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਕੇ ਇਹ ਆਵਾਜ਼ ਦਿਤੀ ਸੀ, ਹਣ ਕੋਹੜ ਝੜ ਕੇ ਖਾਲਸਾ ਕੰਦਨ ਰਹਿ ਗਿਆ ਹੈ। ਕੱਲ੍ਹ ਨੂੰ ਸਾਡੀ ਤਲਵਾਰ ਫੈਸਲਾ ਕਰੇਗੀ ਕਿ ਇਥੇ ਦੇਸ਼ ਵਾਲਿਆਂ ਰਹਿ ਕੇ ਰਾਜ ਭੋਗਣਾ ਹੈ ਜਾਂ ਵਿਦੇਸ਼ੀ ਹਲਕਾਏ ਕੱਤਿਆਂ ਨੇ ਸਾਡਾ ਲਹੂ ਪੀ ਕੇ ਇੱਜ਼ਤ ਤੇ ਧਨ ਲੁੱਟ ਕੇ ਲੈ ਜਾਣਾ ਹੈ? ਕੋਈ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਰਾਜ ਨਹੀਂ ਦਿੰਦਾ, ਜੋ ਵੀ ਰਾਜ ਲੈਂਦਾ ਹੈ ਉਹ ਨਿਜ ਬਲ ਪਰ ਹੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਹੀ ਗਰਜ ਸੀ ਜੋ ਮਹਾਰਾਜ ਜੱਸਾ ਸਿੰਘ ਨੇ ਕੌਮ ਸਾਹਵੇਂ ਮਾਰੀ ਸੀ। ਇਸ ਨਾਹਰੇ ਦਾ ਇਹ ਅਸਰ ਹੋਇਆ ਕਿ ਕੌਮ ਇਕ ਜਾਨ, ਇਕ ਆਵਾਜ਼ ਤੇ ਇਕ ਮੁੱਠ ਹੋ ਕੇ ਵੈਰੀ ਪਰ ਸਫਲਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕੀ ਸੀ। ਇਸ ਧਰਤੀ ਦੇ ਬਾਰ੍ਹਾਂ-ਬਾਰ੍ਹਾਂ ਕੋਹਾਂ ਅੰਦਰ ਇਕ ਵੀ ਸਿੱਖ ਘਰਾਣਾਂ ਤੇ ਪਰਿਵਾਰ ਐਸਾ ਨਹੀਂ ਸੀ ਜੋ ਇਸ ਧਰਮ ਯੁੱਧ ਦੇ ਮਹਾਨ ਘਾਤ ਦੀ ਚੋਟ ਤੋਂ ਖਾਲੀ ਬਚਿਆ ਹੋਵੇ। ਸਤਾਰ੍ਹਵੀਂ ਸਦੀ ਦੇ ਅਖੀਰੀ ਦਿਨੀਂ ਜਦੋਂ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਗਰਾਂ ਅੰਦਰ ਅਜੇ ਉਹ ਪਾਵਨ ਪਵਿੱਤਰ ਯੋਧਾ ਬਲਵਾਨ ਸਰਜੀਤ ਸਨ, ਜਿਸ ਨੇ ਇਹ ਧਰਮ ਯੁੱਧ ਆਪ ਡਿੱਠਾ ਸੀ। ਤਲਵਾਰਾਂ ਠਹਿਕਦੀਆਂ ਖੜਕਦੀਆਂ ਤੇ ਵਜਦੀਆਂ ਸੁਣੀਆਂ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਨਗਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਨਗਰ ਰੱਬੋ ਅੰਦਰ ਜੋ ਪਿਛੋਂ ਜਾ ਕੇ ਕੁਕਿਆਂ ਦੀ ਰੱਬੋ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਮਸ਼ਹੂਰ ਹੋਈ, ਇਥੇ ਇਕ ਮਸ਼ਹੂਰ ਸਿੱਖ ਘਰਾਣੇ ਵਿਚ ਇਕ ਬਾਲਕ ਨੇ ਜਨਮ ਲਿਆ। ਇਹ ਓਹੀ ਕਿਸੇ ਟਾਵੇਂ-ਟਾਵੇਂ ਘਰਾਣਿਆਂ ਵਿਚੋਂ ਇੱਕ ਸੀ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕੋਈ ਸਿੰਘ ਜ਼ਖਮੀ ਹੋ ਕੇ ਫਿਰ ਬਚ ਗਿਆ ਜਾਂ ਸਫਲ ਹੋਣ ਪਿਛੋਂ ਜੋ ਫਿਰ ਘਰਾਂ ਅੰਦਰ ਆ ਗਏ ਸਨ। ਸੋ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਿਨਾਂ ਵਿਚ ਮਾਤਾਵਾਂ ਦੀਆਂ ਜ਼ਬਾਨਾਂ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਦੇ ਗੀਤ ਤੇ ਫਿਰ ਕੌਮ ਦੀਆਂ ਲੋਰੀਆਂ ਦੇ ਕੇ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਵੱਡੇ ਹੋ ਕੇ ਕੌਮ ਹਿਤ ਆਪਾ ਵਾਰਨ ਦੀ ਪੇਰਨਾ ਦੇਂਦੀਆਂ ਸਨ। ਮਾਂ ਦੀਆਂ ਲੋਰੀਆਂ, ਚੌਤਰਫੇ ਦੇ ਮਾਹੌਲ, ਸ਼ਹੀਦੀ ਖੁਨ ਨੇ ਇਸ ਬਾਲਕ ਨੂੰ ਇਤਨਾ ਦਿੜ੍ਹ ਚਿੱਤ, ਆਤਮ ਵਿਸ਼ਵਾਸ਼ੀ, ਕੌਮ ਸੇਵਕ ਤੇ ਫਿਰ ਪਿਛੋਂ ਬਹਮਗਿਆਨੀ ਤੇ ਕੌਮ ਦਾ ਮਹਾਨ ਨੇਤਾ ਬਣਾ ਦਿਤਾ ਕਿ ਫਿਰ ਇਸ ਦਾ ਹਰ ਕਦਮ ਅੱਗੇ ਹੀ ਵਧਦਾ ਗਿਆ। ਜੀਵਨ ਦਾ ਹਰ ਉਹ ਪੈਰ ਜੋ ਇਸ ਨੇ ਅੱਗੇ ਨੂੰ ਧਰਿਆ ਫਿਰ ਮੁੜਿਆ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਜੀਵਨ ਦੇ ਆਖਰੀ ਸਵਾਸਾਂ ਤਕ ਦੇਸ਼ ਤੇ ਧਰਮ ਦੇ ਸੋਹਿਲੇ ਗਾਉਂਦਾ ਸਫਲਤਾ ਦੇ ਸਪਨੇ ਲੈਂਦਾ ਹੀ ਜੀਵਨ ਦੀ ਬਾਜ਼ੀ ਲਗਾ ਗਿਆ। ਇਸ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਜੀਵਨ ਇਕ ਪਰਮ ਸੇਵਕ ਸਭਾ, ਫਿਰ ਸਤਿਸੰਗੀ, ਸਤਿਬਚਨੀ, ਸੇਵਾ ਅੰਦਰ ਮਸਤ ਤੇ ਨਿਰਇਛਤ ਤਿਆਗੀ ਵਾਲਾ ਸੀ ਪਰ ਆਖਰ ਨੂੰ ਇਕ ਪਰਮ ਸੰਤ ਤੇ ਫਿਰ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ ਦਾ ਮਹਾਨ ਸ਼ਹੀਦ ਸਾਬਤ ਕਰ ਗਿਆ। ਅਸੀਂ ਅੱਗੇ ਇਸ ਪਾਵਨ ਮਹਾਨ ਹਸਤੀ ਬਾਬਾ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਜੀਵਨ ਕਰਮ ਅਨਸਾਰ ਲਿਖਣ ਲੱਗੇ ਹਾਂ ਜੋ ਕੌਮ ਲਈ ਇਕ ਪਮਾਣ ਵੀ ਹੈ ਤੇ ਮਹਾਨ ਵੀ।

ਅਸੀਂ ਉਪਰ ਦਸ ਆਏ ਹਾਂ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਦੀ ਧਰਤੀ ਪਰ ਜੰਮੇ ਪਲੇ ਤੇ ਬਚਪਨ ਦੀਆਂ ਖੇਡਾਂ ਖੇਡੀਆਂ। ਇਹ ਮੰਨਣ ਵਿਚ ਕੋਈ ਗ੍ਰੇਜ਼ ਨਹੀਂ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਅੰਦਰ ਕਿੰਨੀ ਮਹਾਨ ਪਵਿੱਤਰ ਸ਼ਹੀਦੀ ਰੂਹ ਦਾ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਸੀ। ਆਪਣੇ ਬਚਪਨ ਅੰਦਰ ਹੀ ਪਹਿਲੀ ਵਿਦਿਆ ਨਗਰ ਦੇ ਗੁਰਦਵਾਰੇ ਪੜ੍ਹੀ, ਫਿਰ ਆਪ ਅੱਗੇ ਪੜ੍ਹਨ ਹਿਤ ਠੀਕਰੀ ਵਾਲੇ ਬਾਬਾ ਤੋਤਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨਿਰਮਲੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਡੇਰੇ ਚਲੇ ਗਏ। ਸੰਤ ਜੀ ਇਕ ਬਹਮਗਿਆਨੀ ਤਪੀ, ਜਪੀ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਸਮੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਚਰਨ ਸੇਵਕ ਸਨ। ਬੱਚੇ ਅੰਦਰ ਵਡੇਰੇ ਹੋ ਕੇ ਮਹਾਨ ਬਣਨ ਦਾ ਮਾਦਾ ਤਕ ਕੇ ਬਾਬਾ ਸਮੁੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਿੱਧਾ ਹੀ ਸਾਹਿਬ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੌਰੰਗਾਬਾਦ ਨਾਲ ਜੋੜਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯਤਨ ਕੀਤਾ। ਬਾਬਾ ਸਮੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਬਾਲਕ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਸ਼ਕਤੀ ਅਨੁਸਾਰ ਸਿੱਖ, ਸੰਤ, ਸਾਧ ਅਥਵਾ ਜਗਿਆਸੂ ਬਣਾਉਣ ਦਾ ਪ੍ਰਯਤਨ ਕੀਤਾ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਥੋੜ੍ਹੇ ਹੀ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਕਾਫੀ ਵਿਦਵਤਾ ਹਾਸਲ ਕਰ ਲਈ। ਇਕ ਦਿਨ ਬਾਬਾ ਸਮੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਪਾਸੋਂ ਇਕ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਪੱਛਣ ਪਰ ਉਹ ਹੈਰਾਨ ਵੀ ਹੋਏ ਤੇ ਖਸ਼ ਵੀ ਕਿ ਇਹ ਬਾਲਕ ਜ਼ਰੂਰ ਹੀ ਕੋਈ ਮਹਾਨ ਪਦ ਪਾਪਤ ਕਰੇਗਾ। ਉਹ ਪਸ਼ਨ ਬੜਾ ਛੋਟਾ ਸੀ ਤੇ ਮਹਾਨ ਵੀ ਸੀ।

ਮਹਾਰਾਜ ਇਹ ਵਿਦਿਆ ਦੇ ਗ੍ਰੰਥ ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਜੂਠ ਹੀ ਨਹੀਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਖਾ ਕੇ, ਇਸਨੂੰ ਉਗਲਛ ਕੇ ਫਿਰ ਲੋਕਾਂ ਲਈ ਛੱਡ ਦਿਤਾ ਹੈ ਤੇ ਖੋਜ ਲਈ ਇਹ ਰਾਹ ਦਾ ਕੰਮ ਦੇ ਸਕਦੀ ਹੈ ਪਰ ਜੇ ਵਿਦਿਆਰਥੀ ਤੇ ਜਗਿਆਸੂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਅੰਦਰ ਹੀ ਉਲਝ ਜਾਏ ਤਾਂ ਉਹ ਹੰਕਾਰੀ ਹੋ ਕੇ ਫਿਰ ਝੂਠ ਦੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਵਿਚ ਫਸ ਕੇ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਏਗਾ?

ਸੰਤ ਸਮੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਦਿਆਲ ਹੋ ਕੇ ਕਿਹਾ, ਭਾਈ ਵਿਦਿਆ ਦਾ ਵਿਚਾਰ ਤੇ ਉਨਤੀ ਲਈ ਅੱਗੇ ਵਧਣ ਦਾ ਸਾਧਨ ਹੈ ਪਰ ਜੇ ਕਰ ਕੇਵਲ ਉਸਨੂੰ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਰੋਕ ਰੱਖਣਾ ਹੈ ਤਦ ਇਹ ਭਲੇਖੇ ਤੇ ਮਰਖਤਾ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਦਾ ਸਾਧਨ ਬਣਦੀ ਹੈ। ਗਿਆਨੀ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਤਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਤੋਂ ਵੱਖਰੀ ਹੀ ਹੈ ਜਿਸ ਅੰਦਰ ਵਿਚਾਰ ਦਿੜਤਾ ਤੇ ਅਡੋਲਤਾ ਸਭੋਂ ਕਝ ਹੀ ਹੈ। ਅੱਖਰ ਕੇਵਲ ਗਿਆਨ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਜੋ ਗਰੂ ਭਗਤੀ, ਸਤਿ ਦੀ ਪਾਪਤੀ ਤੇ ਪਰਮ ਤੱਤ ਵਿਚ ਵਿਲੀਨ ਹੋਣ ਦੇ ਰਾਹ ਅੰਦਰ ਕਿਤੇ ਰੋਕ ਵੀ ਪਾ ਸਕਦੇ ਸਨ। ਅਸੀਂ ਅਮਲੀ ਦਨੀਆਂ ਦੇ ਅਸਲ ਗਿਆਨੀ ਤੇ ਕਰਮ ਨੂੰ ਨਦਰ ਨਾਲ ਹੀ ਬਦਲ ਦੇਣ ਵਾਲੇ ਸਾਹਿਬ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਪਾਸ ਤੈਨੂੰ ਲੈ ਚਲਦੇ ਹਾਂ, ਉਥੇ ਹੀ ਤੇਰੀ ਤੀਖਣ ਬੁੱਧੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਤੇ ਸੇਵਾ ਸਹਿਤ ਭਗਤੀ ਨੂੰ ਫਲ ਮਿਲੇਗਾ। ਸੰਤ ਸਮੁੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਗਿਆਨੀ ਬੁੱਧੀ ਨੇ ਇਹ ਸਮਝ ਲਿਆ ਸੀ ਕਿ ਇਹ ਨੌਨਿਹਾਲ ਕਿਸੇ ਸਮੇਂ ਹੀ ਕਿਸੇ ਵਡੇਰੀ ਪਦਵੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕੇਗਾ। ਸੋ ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪ ਜੀ ਨੂੰ ਆਪ ਤੋਂ ਮਹਾਨ ਸ਼ਕਤੀਵਾਨ ਤਤਵੇਤਾ ਯੁੱਗ ਪੂਰਸ਼ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਪਾਸ ਭੇਜਣ ਦਾ ਫੈਸਲਾ ਕੀਤਾ। ਇਕ ਦਿਨ ਜਦੋਂ ਸੰਤ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਮਰਹਾਣੇ ਨਗਰ ਆਏ ਹੋਏ ਸਨ ਤਦ ਸੰਤ ਸਮੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਕਿਹਾ, ਚਲ ਭਾਈ ਤੇਰੇ ਭਾਗ ਜਾਗੇ ਹਨ ਚਲ, ਤੈਨੂੰ ਸੱਚੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਾਈਏ, ਬੀਰ ਮਰਗੇਸ਼ ਗੁਰਬਿਲਾਸ ਦੇ ਕਰਤਾ ਪੰਡਤ ਸ਼ੇਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਪਹਿਲੀ ਹੀ ਮਿਲਣੀ ਸਮੇਂ ਮਹਾਂਪੁਰਖਾਂ ਨੂੰ ਬਾਬਾ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਦੀ ਆਤਮਾ ਦੀ ੳਚਤਾ ਸ਼ਾਂਤ ਸਭਾੳ ਤੇ ਕਰਣੀ ਇਤਨੀ ਪਸੰਦ ਆਈ ਕਿ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਉਸਨੂੰ ਲੰਗਰ ਦੀ ਸੇਵਾ ਸੌਂਪ ਦਿਤੀ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਸੰਤ ਸਮੁੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਇਕ ਅਮੋਲਕ ਸੇਵਕ ਤੇ ਹੋਣਹਾਰ ਭਵਿੱਸ਼ ਦਾ ਕਰਮ ਪ੍ਰਧਾਨ ਬੀਰ ਬਲਵਾਨ ਯੋਗੀਰਾਜ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭੇਟ ਕੀਤਾ ਸੀ, ਜੋ ਪ੍ਰਵਾਨ ਹੋ ਗਿਆ। ਬਾਬਾ ਸਮੁੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਇਹ ਨਿਸਚਾ ਸੀ ਕਿ ਇਸ ਨੌਜਵਾਨ ਅੰਦਰ ਸਾਰੇ ਗਣ ਹਨ ਜੋ ਕਿਸੇ ਵਡੇਰੀ ਹਸਤੀ ਅੰਦਰ ਹੋਣੇ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹਨ। ਸੋ ਉਹ ਇਹੀ ਸਮਝ ਕੇ ਲਿਆਏ ਸਨ ਕਿ ਪਾਰਸ ਨਾਲ ਮਿਲ ਕੇ ਤਾਂਬਾ ਸੋਨਾ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਪਰ ਬਹੁਮਗਿਆਨੀ ਮਹਾਂਪੁਰਖ ਤਾਂ ਜਗਿਆਸੂ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਰੂਪ ਹੀ ਦੇਂਦੇ ਹਨ। ਬਰੂਦ ਸਿੱਕਾ ਤੇ ਸਮਾਨ ਹੈ ਪਰ ਚਵਾਤੀ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ, ਜੋ ਸਿਰਫ ਲਗਾਵਣਹਾਰ ਹੀ ਲਗਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਦੂਸਰੇ ਪਾਸੋਂ ਖਮੀਰ ਵਿਗੜ ਵੀ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਸੋ ਹੀਰੇ ਨੂੰ ਹੀਰੇ ਦੇ ਵਿਧਣ ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਹੈ। ਇਹ ਸਮਰਥਾ ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਅੰਦਰ ਹੈ ਹੀ ਨਹੀਂ।

ਗੁਰੂ ਕੇ ਲੰਗਰ ਦੀ ਸੇਵਾ ਸੌਂਪਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਮਹਾਂਪੁਰਖਾਂ ਨੇ ਆਪ ਪੰਜ ਪਿਆਰਿਆਂ ਅੰਦਰ ਸ਼ਾਮਲ ਹੋ ਕੇ ਬਾਬਾ ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਅੰਮ੍ਰਿਤਪਾਨ ਕਰਾਇਆ ਅਤੇ ਸਿਖਿਆ ਦੱਸ ਕੇ ਆਖਿਰ ਫੁਰਮਾਇਆ

ਭਾਈ ਅਸਲ ਵਿਚ ਸਿੱਖੀ ਤਾਂ ਜੀਵਨ ਦਾ ਵਟਾਂਦਰਾ ਹੈ।

ਜੋ ਮਨੁੱਖ ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਛੱਡ ਕੇ ਸਤਿਗਰਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਸਮਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਉਹੀ ਸਿੱਖ ਹੈ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਮੁਰੀਦ ਦਾ ਮਰਦਾ ਹੋ ਕੇ ਗਰੂ ਗੋਰ ਵਿਚ ਸਮਾ ਜਾਣ ਦਾ ਨਾਮ ਸਿੱਖੀ ਦਿਤਾ ਹੈ। ਸੋ ਭਾਈ ਇਹ ਨਾਸ਼ਵਾਨ ਸਰੀਰ ਜੋ ਕਿਸੇ ਦਿਨ ਨੂੰ ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਤੋਂ ਚਲੇ ਜਾਣਾ ਹੈ, ਇਸ ਦਾ ਹਰ ਸਵਾਸ ਅਸਾਂ ਸਤਿਗਰ ਜੀ ਦੇ ਹੀ ਸਪਰਦ ਕਰਕੇ ਉਸੇ ਦੀ ਆਗਿਆ ਅਨੁਸਾਰ ਜੀਵਨ ਨਿਭਾਹੁਣਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸੁਰਜ ਵਲ ਮੁੰਹ ਕਰਕੇ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਜਾਵੋ। ਤਦ ਪਰਛਾਵਾਂ ਪਿਛੇ ਨੂੰ ਚਲਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੇਕਰ ਅਸੀਂ ਆਪਣੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਦਾ ਮੂੰਹ ਸਤਿਗਰ ਪਾਸੇ ਰਖਾਂਗੇ ਤਦ ਸਾਡੇ ਸਾਰੇ ਹੀ ਕੋਹੜ ਖੋਟ ਤੇ ਨਕਸ ਪਿਛਲੇ ਪਾਸੇ ਚਲੇ ਜਾਣਗੇ। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮੂੰਹ ਪਰ ਲੱਗੇ ਦਾਗ ਸ਼ੀਸ਼ੇ ਅੰਦਰ ਸਾਫ ਦਿਸਦੇ ਹਨ, ਇਸੇ ਹੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਰੂਪ ਸ਼ੀਸ਼ੇ ਅੱਗੇ ਖਲੋ ਕੇ ਕਰਮ ਦੀਆਂ ਕਾਲੀਆਂ ਲਕੀਰਾਂ ਪੈਦਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੰਦੀਆਂ ਤੇ ਜਾਂ ਫਿਰ ਧਪ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਮਿਟ ਜਾਂਦੀਆ ਹਨ। ਜੇਕਰ ਵਿਚਾਰ ਦਾ ਧਰਾ ਦਰਸਤ ਹੈ ਤਦ ਮਨ ਦੀਆਂ ੳਡਾਰੀਆਂ ੳਸਾਰ ਸਤ ਤੇ ਸੰਤੋਖ ਪੈਦਾ ਕਰਨਗੀਆਂ। ਅੱਖਾਂ ਤਾਂ ਮਨ ਦੇ ਬਾਹਰ ਦਾ ਰੂਪ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਅੰਦਰ ਬਦੀ ਤੇ ਖੋਟ ਤਦ ਹੀ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜੇਕਰ ਸੱਚ ਵਿਚ ਖੋਟ ਤੇ ਕਮੀ ਹੈ। ਸੋ ਦਿਲ ਦਿਮਾਗ ਤੇ ਨੇਤਰਾਂ ਨੂੰ ਪਵਿੱਤਰ ਰੱਖਣ ਹਿਤ ਇਹ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਕਿ ਮਨ ਹਜ਼ਰੀ ਅੰਦਰ ਰਹੇ। ਸਤਿ ਰੂਪ ਪ੍ਰਭੂ ਤੇ ਉਸਦੇ ਇਸ ਸਤਿ ਰੂਪ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਨਾਸ਼ਵਾਨ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਉਸਦਾ ਬਗੀਚਾ ਤੇ ਖਿੜਿਆ ਮੌਲਿਆ ਸੰਦਰ ਰੂਪ ਜਾਣ ਕੇ ਇਸਦੇ ਵਾਧੇ ਉਨਤੀ ਤੇ ਉਸਾਰੀ ਲਈ ਹੀ ਸੋਚਣਾ ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਪੂਜਾ ਹੈ। ਸਤਿ ਆਧਾਰ ਬਾਰੇ ਸੋਚਾਂ ਨੂੰ ਸਿਖਰਾਂ ਤੱਕ ਪੂਚਾਣ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖੀ ਕੀਮਤਾਂ ਸਿਖਰਾਂ ਨੂੰ ਛੋਂਹਦੀਆਂ ਹਨ। ਜੇਕਰ ਇਹ ਹੋ ਜਾਏ ਤਦ ਹੌਲੀ-ਹੌਲੀ ਤਸੀਂ ਇਹ ਅਨੁਭਵ ਹੀ ਨਹੀਂ ਪ੍ਰਤੱਖ ਹੀ ਤੱਕੋਗੇ ਕਿ ਇਹ ਹਰਿ ਕਾ ਰੂਪ ਜਗਤ ਹਰੀ ਰੂਪ ਹੀ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੇ ਕੋਹੜ ਕੋਹਝ ਤੇ ਕਮੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਇਸਦੇ ਆਪਣੇ ਹੀ ਗਿਰਦ ਫਿਰਦੀਆਂ ਦਿਸਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਲੇਸ਼ਾਂ, ਘਾਟਾਂ, ਦੁਖਾਂ ਤੇ ਕਲਹਾਂ ਨੂੰ ਸੰਸਾਰ ਤੋਂ ਸਾਫ ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਪ ਤੋਂ ਬੋਝ ੳਤਾਰਨ ਹਿਤ ਹੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਕਿਸੇ ਪਰ ਕੋਈ ਅਹਿਸਾਨ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ। ਜੇਕਰ ਤੁਸੀਂ ਸਰੀਰ ਲੋਕ ਸੇਵਾ ਤੇ ਸਰਤ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ ਜੋੜ ਕੇ ਇਕ ਰੂਪ ਹੋ ਜਾਵੋਗੇ, ਤਦ ਤੁਹਾਨੂੰ ਇਕ ਵਖਰਾ ਅਨੰਦ ਸਰੂਰ ਤੇ ਨਸ਼ਾ ਪਾਪਤ ਹੋਵੇਗਾ, ਜੋ ਕਿਸੇ ਵਿਸ਼ੇ ਵਿਕਾਰ ਨਸ਼ੇ ਤੇ ਸੰਸਾਰਕ ਪਦਾਰਥ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਲੋਕ ਸੇਵਾ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਭਲਾਈ, ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਉਨਤੀ ਤੇ ਸਤਿਗਰਾਂ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਸਰਤ ਦੇ ਗਿਆਨ ਦੀ ਪਾਵਨ ਗੜ੍ਹਤੀ ਸਹਿਤ, ਕਿ ਅਤੀਤ ਸਖ ਦੁਖ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਤੋਂ ਪਰ੍ਹੇ ਇਕ ਮਾਤਰ ਆਤਮ ਗਿਆਨ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਤੇ ਮਤਲਾਸ਼ੀ ਤੇ ਸਤਿਪਰਖਾਂ ਰਾਹੀਂ ਸਤਿ ਸਰੂਪ ਵਾਹਿਗਰ ਜੀ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਕਰਨ ਦਾ ਚਾੳ ਲੈ ਕੇ ਭਾਈ ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਗਰ ਕੀ ਲੋਹ ਦਾ ਪਹਿਰੇਦਾਰ ਹੋ ਕੇ ਲੰਗਰ ਵਿਚ ਦਾਖਲ ਹੋਇਆ।

ਇਹ ਨਵੇਂ ਰੰਗ ਅੰਦਰ ਮਸਤ, ਸੁਰਤੀ ਨੂੰ ਅਕਾਸ਼ੀ ਤੇ ਅਮਲ ਧਰਤੀ ਦੇ ਸਹਿਤ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੀ ਸੇਵਾ ਅੰਦਰ ਮਗਨ ਏਕਤਾ ਉਨਤੀ ਦੀ ਲੈ ਕੇ ਲੋਹ ਨੂੰ ਨਮਸ਼ਕਾਰ ਕਰਕੇ, ਜੋ ਆਪ ਦੁੱਖ ਨੂੰ ਸਿਰ ਮੱਥੇ ਝੱਲ ਕੇ ਭੁਖਿਆਂ ਨੂੰ ਅਹਾਰ ਦੇਂਦੀ ਹੈ, ਇਸ ਦੇ ਕਿਨਾਰੇ ਆਸਣ ਜਾ ਜਮਾਏ। ਜਿਸ ਦੇ ਹਰ ਸਵਾਸ ਵਿਚ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਭਲੇ ਤੋਂ ਹਰ ਹਿਰਦੇ ਅੰਦਰ ਵਸ ਰਹੇ ਪ੍ਰਭੁ ਦੇ ਦੀਦਾਂ ਦੀ ਸਿਕ, ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਹਿਰਦਿਆਂ ਤੋਂ ਖਿੜੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਆਤਮਾਵਾਂ ਤੋਂ ਵਿਗਾਸ ਭਰੇ ਹੋਏ ਹਿਰਦਿਆਂ ਤੋਂ ਤੇ ਸਤਿ ਦੇ ਮਾਰਗ ਧਾਰਣੀਆਂ ਸਤਿ ਪੁਰਖਾਂ ਦੀ ਸਾਂਝੀ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਹਿਤ ਅਰਪਣ ਕੀਤਾ ਸੀ।

#### ਕਠਨ ਧਾਰਨਾ ਤਪ ਤੇ ਸਾਧਨ

ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਅੰਦਰ ਇਕ ਮਹਾਨ ਆਕਰਖਣ ਸ਼ਕਤੀ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਕ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਹੀ ਭੁੱਲੜਾਂ ਨੂੰ ਰਾਹੇ ਪਾਣ ਤੇ ਨਾਮ ਰੱਤਿਆਂ ਨੂੰ ਅਲਮਸਤ ਬਨਾਉਣ ਨੂੰ ਸਮਰੱਥਾ ਰਖਦੀ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਪਾਸੋਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤਪਾਨ ਕੀਤਾ ਉਹ ਖੀਵੇ ਤੇ ਅਲਮਸਤ ਹੋ ਗਏ। ਬਾਬਾ ਖੁਦਾ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਇਕ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਤੱਕਣ ਨਾਲ ਹੀ ਨਿਹਾਲ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਸੋ ਨੌਜਵਾਨ ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੂੰ ਜਦੋਂ ਆਖਰੀ ਮੇਹਰ ਕਰਕੇ ਸੇਵਾ ਦਿਤੀ, ਤਦ ਉਹ ਖੀਵੇ ਹੋ ਕੇ ਮਸਤੀ ਨਾਲ ਝੁੰਮਦੇ ਇਸ ਮਹਾਨ ਸੰਘਰਸ਼ ਅੰਦਰ ਸ਼ਾਮਲ ਹੋ ਗਏ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦੱਸੇ ਰਾਹ ਰਾਹੀਂ ਅਭਿਆਸ ਕਰਕੇ ਮਨੋਬ੍ਰਿਤੀ ਸ਼ੱਧ ਬਿਬੇਕ ਤੇ ੳਤਮ ਹੋ ਕੇ ਫਿਰ ਸਤਿ ਚਿਤ ਅਨੰਦ ਸਰਪ ਆਤਮਾ ਵਿਚ ਲਿਵਲੀਨ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਸੀ। ਫਿਰ ਜਦੋਂ ਮਨ ਨੀਵਾਂ ਹੋਇਆ ਮਤ ਉੱਚੀ ਹੋਈ ਤਦ ਮਤ ਤੇ ਪਤ ਦਾ ਰਾਖਾ ਆਪ ਅਕਾਲ ਪਰਖ ਆਪ ਹੀ ਹੋਣਾ ਹੋਇਆ। ਸੋ ਜਦੋਂ ਹੀ ਕੋਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪਾਸੋਂ ਦਸ਼ਮੇਸ਼ ਪਿਤਾ ਦੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਦੀ ਦਾਤ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦਾ ਸੀ, ਉਸੇ ਸਮੇਂ ਉਹ ਪ੍ਰਤੀਤ ਕਰਦਾ ਸੀ ਕਿ ਮਹਾਂ ਸਾਗਰ ਦੀਆਂ ਛੱਲਾਂ ਵੱਜ ਕੇ ਉਹ ਮਹਾਨ ਸਾਗਰ ਦਾ ਰੂਪ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸੇਵਕਾਂ ਦੇ ਦਰ ਪਰ ਰਿੱਧੀਆਂ ਸਿੱਧੀਆਂ ਖੜ੍ਹੀਆਂ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਸਨ। ਬਾਬਾ ਖਦਾ ਸਿੰਘ ਜੈਸੇ ਆਤਮ ਦਰਸੀ, ਬਾਬਾ ਪਤਾਸਾ ਸਿੰਘ ਜੈਸੇ ਬਲਵਾਨ ਨਾਮਰਸੀਏ ਗਿਆਨੀ, ਛੋਟੇ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੈਸੇ ਅਨਿਨ ਸੇਵਕ ਆਦਿਕ ਸੇਵਕ ਪਮਾਣ ਵਜੋਂ ਪੇਸ਼ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਬਚਨਾਂ ਕਰਕੇ ਕਈ ਉਜੜੇ ਟੱਬਰ ਵਸੇ। ਫਿਰ ਕਾਬਲ ਅੰਦਰ ਮਸਜਿਦਾਂ ਦੇ ਰੂਖ ਬਦਲ ਗਏ, ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਉਹ ਖੁਦਾ ਸਿੰਘ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੋ ਗਏ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਿਨਾਂ ਵਿਚ ਆਮ ਮਸ਼ਹੁਰ ਸੀ ਕਿ ਵੈਰਾਗੀ ਤੇ ਸ਼ਕਤੀ ਹਾਸਲ ਕਰਨ ਦੇ ਖਾਹਸ਼ਮੰਦ ਕੇਵਲ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਚਰਨ ਪਰਸਦੇ ਸਨ। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਿ ਬਾਬਾ ਸਾਹਿਬ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬੇਦੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਸਪੱਤਰ ਬਾਬਾ ਬਿਕਰਮ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਦੀ ਦਾਤ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਪਾਸੋਂ ਹੀ ਦਿਲਵਾਈ ਸੀ। ਉਹ ਇਤਨੇ ਬਚਨਾਂ ਦੇ ਬਲੀ ਤੇ ਕਰਮ ਦੇ ਸੂਰੇ ਸਨ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਦੀ ਈਨ ਨਹੀਂ ਸੀ ਮੰਨੀ। ਫਿਰ ਨਜ਼ਰਬੰਦੀ ਅੰਦਰ ਹੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਜੀਵਨ ਬਤੀਤ ਕੀਤਾ। ਇਹ ਰਵਾਇਤ ਸੱਚ ਹੀ ਸੀ ਕਿ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਦੇ ਸੇਵਕਾਂ ਨੂੰ ਕੋਈ ਮਾਰ ਤਾਂ ਸਕਦਾ ਸੀ ਪਰ ਝੁਕਾ ਤੇ ਨੀਵਾਂ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ ਸੀ। ਸਵੈਮਾਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਇਕ ਐਸਾ ਗੁਣ ਸੀ ਜੋ ਕਦੇ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਦਾ ਮੁਥਾਜ ਤੇ ਨੀਵਾਂ ਨਹੀਂ ਹੋਣ ਦੇਂਦਾ ਸੀ। ਸੋ ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਇੱਕ ਆਦਰਸ਼ਕ ਤੇ ਅਮੋਲ ਬਲ ਬਾਬਾ ਜੀ ਪਾਸੋਂ ਬਾਬਾ ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੂੰ ਮਿਲਿਆ ਸੀ।

ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਪੰਜ ਚੁਲੀਆਂ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਜੀਵਨ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵਿਚ ਆਪਾ ਇਕ ਮਿਕ ਕਰ ਲਿਆ ਸੀ, ਉਹ ਨਾਮ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵਿਚ ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੜੁੰਦ ਹੋ ਗਏ। ਸਿਮਰਨ ਦਾ ਉਮਾਹ ਤੇ ਸੇਵਾ ਤੇ ਹੁਲਾਸ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਨਵਾਂ ਰੂਪ ਤੇ ਨਵਾਂ ਜੀਵਨ ਦੇ ਦਿਤਾ। ੳਹ ਮਨ ਤੇ ਬਾਹਰੋਂ ਇਕ ਮਾਤਰ ਨਾਮੀ-ਅੰਦਰ ਹੀ ਭਿੱਜ ਗਏ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਜ਼ੂਬਾਨ ਇਤਨੀ ਮਿੱਠੀ ਰਸੀਲੀ ਖਿਚਵੀਂ ਤੇ ਪਿਆਰ ਸਤਿਕਾਰ ਵਾਲੀ ਸੀ, ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹਰ ਇਕ ਨੂੰ ਮਹਾਰਾਜ ਕਹਿਣ ਦਾ ਇਕ ਸੂਭਾਵ ਹੀ ਬਣ ਗਿਆ ਸੀ। ਹੌਲੀ-ਹੌਲੀ ਲੋਕ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਮਹਾਰਾਜ ਹੀ ਕਹਿਣ ਲਗ ਪਏ, ਇਕ ਦਿਨ ਐਸਾ ਵੀ ਆਇਆ ਕਿ ਇਹ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਯਾਦ ਹੀ ਨਾ ਰਿਹਾ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾਮ ਕੋਈ ਹੋਰ ਵੀ ਹੈ। ਸੂਰਤ ਦਾ ਚੜ੍ਹਾਅ ਦਸਮ ਦੁਆਰ, ਅਭਿਆਸ ਰਾਹੀਂ ਸੂਰਤ ਹਰ ਸਮੇਂ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ ਤੇ ਹੱਥ ਹਰ ਸਮੇਂ ਸੇਵਾ ਰੋਟੀਆਂ ਪਕਾਣ ਵਿਚ ਲੱਗੇ ਰਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਗੁਰ ਬਿਲਾਸ ਦੇ ਕਰਤਾ ਲਿਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਖਾਣਾ ਪੀਣਾ ਸੌਣਾ ਹਸਣਾ ਸਭ ਭੂਲ ਗਏ, ਬਿਸਰਾਮ ਅਸਥਾਨ ਸੀ। ਇਹ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦਾ ਸੀ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਦੇ ਪਿੱਠ ਲਾ ਕੇ ਬਿਸਰਾਮ ਵੀ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਤੇੜ ਕਛਹਿਰਾ, ਸਿਰ ਪਰ ਭੂਰੀ ਦਾ ਟੋਟਾ ਤੇ ਗਲ ਵਿਚ ਭੂਰੀ ਦੀ ਕਫਨੀ, ਇਹ ਇਕੋ ਹੀ ਪੁਸ਼ਾਕ ਸੀ ਜੋ ਹਾੜ੍ਹ ਸਿਆਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਰੀਰ ਨਾਲ ਰਹਿੰਦੀ ਸੀ। ਉਹ ਪੂਰੇ ਇਕ ਵਜੇ ਉੱਠ ਕੇ ਪਹਿਲਾਂ ਆਪ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਦੇ ਫਿਰ ਬਾਬਾ ਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਗਰਮ ਜਲ ਨਾਲ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਵਾਂਦੇ, ਫਿਰ ਚਾਰ ਘੰਟੇ ਆਤਮ ਆਨੰਦ ਦੇ ਹਲਾਰੇ ਮਾਣਦੇ ਤੇ ਦਿਨ ਚੜ੍ਹਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿ ਆਈਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਲਈ ਤਿਆਰ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਸਨ। ਇਕ ਵੱਖਰੀ ਸੇਵਾ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਨਿਯਮ ਅੰਦਰ ਸ਼ਾਮਲ ਸੀ। ਉਹ ਕਪੜਾ ਲੈ ਕੇ ਵਡੇ ਸਾਹਿਬਾ ਦੇ ਜੋੜੇ ਸਾਫ ਕਰਕੇ ਫਿਰ ਬਾਬਾ ਖਦਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਜੋੜੇ ਸਾਫ ਕਰਕੇ ਫਿਰ ਉਹ ਆਪਣੇ ਸਰੀਰ ਪਰ ਫੇਰ ਲੈਂਦੇ ਸਨ, ਇਸੇ ਕਪੜੇ ਨਾਲ ਦੀਵਾਨ ਵਿਚ ਬੈਠੀ ਸੰਗਤ ਦੇ ਜੋੜੇ ਸਾਫ ਕਰਕੇ ਚਰਨ ਧੁੜ ਮੱਥੇ ਪਰ ਲਗਾਂਦੇ। ਫਿਰ ਇਹ ਕੱਪੜਾ ਧੋ ਕੇ ਕਮਰਕਸਾ ਕਰਦੇ ਤੇ ਲੋਹ ਪਰ ਜਾ ਡੇਰਾ ਲਗਾਂਦੇ ਸਨ, ਜੋ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਰਮ ਭੂਮੀ ਤੇ ਧਰਮ ਅਸਥਾਨ ਜਗ੍ਹਾ ਸੀ, ਉਹ ਲੋਹ ਨੂੰ ਨਮਸਕਾਰ ਕਰਦੇ ਸਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਚਾਰ ਅਨੁਸਾਰ ਗੁਰੂ ਦੀ ਦੇਗ ਦਾ ਸਤਿਕਾਰ ਇਸ ਕਰਕੇ ਵੀ ਕਰਨਾ ਲੋੜੀਂਦਾ ਸੀ ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਰਾਹੀਂ ਸਰੀਰਕ ਪ੍ਰਕਿਰਤੀ ਚਲ ਕੇ ਫਿਰ ਹੀ ਕਿਧਰੇ ਆਤਮ ਬਲ ਤੇ ਆਤਮ ਗਿਆਨ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ ਦਾ ਦਰਜਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਤਨੀ ਕਰੜੀ ਘਾਲਨਾ ਫਿਰ ਖੁਰਾਕ ਕੇਵਲ ਮਾਤਰ ਦੋ ਛੋਟੇ ਜਿਹੇ ਫੁਲਕੇ ਸੀ। ਪਹਿਲਾਂ ਦੋ ਵੇਲੇ ਫਿਰ ਇਕ ਵੇਲੇ ਹੌਲੀ-ਹੌਲੀ ਉਹ ਵੀ ਹਟਾ ਕੇ ਬਰਤਨਾਂ ਦਾ ਧੋਣ ਹੀ ਵਰਤਦੇ ਰਹੇ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਰੀਰ ਸੁੱਕ ਕੇ ਲੱਕੜੀ ਤੇ ਫਿਰ ਕਰੜੀ ਧਾਰਨਾ ਕਰਕੇ ਬਜਰ ਹੋ ਗਿਆ ਸੀ, ਸਰੀਰ ਪਰ ਇਕ ਚੁੰਡੀ ਵੀ ਭਰਨੀ ਮੁਸ਼ਕਿਲ ਸੀ। ਜਿਤਨੀ ਥੋੜ੍ਹੀ ਖੁਰਾਕ ਸੀ ਕਿ ਉਸ ਨਾਲ ਸਰੀਰ ਦਾ ਚਲਣਾ ਹੀ ਕਠਨ ਸੀ। ਵੱਡੇ

ਸਾਹਿਬਾਂ ਪਾਸ ਗੱਲ ਪੁੱਜੀ ਤਦ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਸੱਦ ਕੇ ਕਿਹਾ, ''ਭਾਈ ਇਸ ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਜੇਕਰ ਕਮਜ਼ੋਰ ਤੇ ਬੀਮਾਰ ਕਰ ਲਵੋਗੇ ਫਿਰ ਆਤਮ ਅਨੰਦ ਤੇ ਪ੍ਰਮ ਅਨੰਦ ਕੌਣ ਮਾਣੇਗਾ? ਬਾਬਾ ਜੀ ਵੱਡੇ ਸਾਹਿਬਾਂ ਤੋਂ ਇਕ-ਇਕ ਗੱਲ ਸੁਣ ਕੇ ਸਮਝਦੇ ਤੇ ਫੇਰ ਉਸੇ ਹੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੀਵਨ ਢਾਲਦੇ ਸਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਾਮ੍ਹਣੇ ਇਕ ਦਿਨ ਬਾਬਾ ਖੁਦਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਸਮੇਂ ਕਛਹਿਰਾ ਦੂਰ ਸੁੱਟ ਦਿਤਾ। ਵੱਡੇ ਸਾਹਿਬ ਨਾਰਾਜ਼ ਹੋਏ ਤੇ ਕਹਿਣ ਲੱਗੇ।

ਇਹ ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਤੁਹਾਡੇ ਪਰ ਹੁਣ ਰਹਿਤ ਮਰਿਯਾਦਾ ਦਾ ਅਸਰ ਨਹੀਂ ਰਿਹਾ, ਪਰ ਅਸੀਂ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਸਿੱਖੀ ਦੇ ਇਕ ਟਕਸਾਲੀ ਪਹਿਰੇਦਾਰ ਹਾਂ। ਰਹਿਤ ਮਰਯਾਦਾ ਨੂੰ ਭੰਗ ਕਰਕੇ ਅਸੀਂ ਸਿੱਖੀ ਦੇ ਮੁੱਢਲੇ ਅਸੂਲ ਹੀ ਛੱਡ ਬੈਠੀਏ, ਤਦ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਧਰਮ ਕੌਣ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਾਏਗਾ? ਬਾਬਾ ਖੁਦਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਖਿਮਾ ਮੰਗੀ ਸੀ ਕਿ ਫਿਰ ਐਸੀ ਭੁੱਲ ਨਹੀਂ ਹੋਵੇਗੀ। ਬਾਬਾ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਸਿੱਖੀ ਰਹਿਤ ਮਰਯਾਦਾ ਦੇ ਇਕ ਨਮੂਨੇ ਸਨ। ਵੱਡੇ ਸਾਹਿਬਾਂ ਨੇ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਸੰਬੋਧਨ ਕਰਕੇ ਇੰਝ ਫੁਰਮਾਇਆ ਸੀ –

ਇਹ ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਸਿਮਰਨ ਇਕ ਮਸਤੀ ਦਾ ਭਰਪੂਰ ਖਜ਼ਾਨਾ ਹੈ, ਮਹਾਨ ਉਹ ਹੈ ਜੋ ਬਹੁਤ ਕੁਝ ਕੋਲ ਹੋ ਕੇ ਉਸਨੂੰ ਹਜ਼ਮ ਕਰ ਜਾਏ ਤੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਇਸਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਤਕ ਨਾ ਹੋਵੇ ਕਿ ਉਹ ਕੁਝ ਪਾ ਕੇ ਗਵਾਈ ਬੈਠਾ ਹੈ। ਨਾਮ ਅੰਦਰੋਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਈ ਮਸਤੀ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਪੱਥਰ ਨਹੀਂ, ਸੂਰਜੀਤ ਸਥਿਰ ਤੇ ਮਹਾਨ ਬਣਾਂਦੀ ਹੈ ਜੋ ਮਸਤੀ ਸਤਿ ਮਾਰਗ ਤੋਂ ਦੂਰ ਤੇ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਲਈ ਅਗਾਧ ਸ਼ਰਧਾ ਪੈਦਾ ਹੋਣਾਂ ਰੋਕ ਕੇ ਉਸ ਮਸਤੀ ਨੂੰ ਸਾਂਭ ਕੇ ਹੀ ਰੱਖਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਤਾਂ ਗੁਰਮਤਿ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰਕ ਹਾਂ। ਉਹ ਸਰੀਰਕ ਕਿਰਿਆ ਕਰਕੇ ਜੀਵਨ ਦੇ ਆਦਰਸ਼ ਰੌਸ਼ਨ ਕਰਕੇ ਜਾਂ ਫਿਰ ਲੋਕ ਸੇਵਾ ਤੇ ਪ੍ਰਮਾਰਥ ਦੇ ਸਾਧਨਾਂ ਨੂੰ ਅਮਲੀ ਤੌਰ ਪਰ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਲਿਆ ਕੇ ਅਸੀਂ ਸਿੱਖੀ ਲੋਕਾਂ ਤਕ ਪੁਜਾਣੀ ਹੈ। ਅਸਾਂ ਗੁਰੂ ਮਰਯਾਦਾ ਕਿਸੇ ਵੀ ਕੀਮਤ ਪਰ ਭੰਗ ਤੇ ਕਮਜ਼ੋਰ ਨਹੀਂ ਹੋਣ ਦੇਣੀ। ਇਸ ਨੂੰ ਕਾਇਮ ਰੱਖ ਕੇ ਹੀ ਤੁਸੀਂ ਸਾਡੀਆਂ ਤੇ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਦੀਆਂ ਸੱਚੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਪਾਪਤ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹੋ। ਫਿਰ ਸਾਰੀ ਹੀ ਸੰਗਤ ਨੇ ਇਹ ਭਰੋਸਾ ਦਵਾਇਆ ਕਿ ਉਹ ਹੁਣ ਤਿਆਰ ਬਰ ਤਿਆਰ ਤੇ ਰਹਿਤਵਾਨ ਸਿੱਖੀ ਨੂੰ ਹੀ ਅਪਨਾਉਣਗੇ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਰੋਜ਼ ਹੀ ਕੋਈ ਨਾ ਕੋਈ ਕੌਤਕ ਵਾਪਰਦਾ ਸੀ। ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਰਾਜੇ ਮਹਾਰਾਜੇ ਵਲੋਂ ਲੰਗਰ ਲਈ ਜਾਗੀਰ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ, ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਹੰਕਾਰੀ ਤੋਂ ਸੇਵਾ ਕਰਵਾਉਣ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਕਰਨਾ ਉਸਦੇ ਰਾਸ਼ਨ ਰਸਦਾਂ ਲੈਣ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਕਰਨਾ। ਕਦੇ ਜੇਕਰ ਲੰਗਰ ਦੀ ਸੇਵਾ ਗਰੀਬ ਆਦਮੀਆਂ ਕੀਤੀ ਤੇ ਰਸੋਈਆ ਰਾਹੀਂ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿ ਤਿਆਰ ਹੋਇਆ ਤਦ ਬਾਬਾ ਜੀ ਨੇ ਅਰਦਾਸ ਅੰਦਰ 'ਦਾਣਾ ਪਾਣੀ ਗੁਰੂ ਕਾ ਟਹਿਲ ਭਾਵਨੀ ਗਰੀਬ ਲਾਂਗਰੀ ਤੇ ਨੌਕਰਾਂ ਚਾਕਰਾਂ ਦੀ ਲੇਖੇ ਲਾਣੀ, ਦੇ ਵਾਕ ਕਹਿ ਕੇ ਅਮੀਰਾਂ ਪਤੀ ਇਹ ਸਾਫ ਜ਼ਾਹਰ ਕਰਨਾ ਕਿ ਸੇਵਾ

(ਬਾਕੀ ਪੰਨਾ 60 'ਤੇ)

# ਸਟੀਕ ਸ੍ਰੀ ਜਪੁ ਜੀ ਸਾਹਿਬ

ਸੰਤ ਹਰੀ ਸਿੰਘ ਜੀ, ਰੰਧਾਵੇ ਵਾਲੇ

# (ਲੜੀ ਜੋੜਨ ਲਈ ਦੇਖੋ, ਅਗਸਤ ਅੰਕ, ਪੰਨਾ - 52 ) ਪੳੜੀ ਚੌਵੀਵੀਂ

ਪ੍ਰਸ਼ਨ – ਫਿਰ ਸਿੱਧਾਂ ਨੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਕੀਤਾ ਕਿ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ! ਜਿਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਨਾਮ ਦਾ ਆਪ ਨੇ ਜ਼ਿਕਰ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਉਸ ਦੀ ਸਿਫਤ ਕਿੱਡੀ ਕੁ ਹੈ ਅਤੇ ਸਿਫਤ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਕਿੰਨੇ ਕੁ ਹਨ?

# ਅੰਤੂ ਨ ਸਿਫਤੀ; ਕਹਣਿ ਨ ਅੰਤੂ॥

ਹੇ ਸਿੱਧ ਪੁਰਸ਼ੋ! ਉਸ ਸਿਫਤੀ=ਸਿਫਤ ਦੇ ਮਾਲਕ (ਪ੍ਰਭੂ) ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀਆਂ ਸਿਫਤਾਂ ਕਹਿਣ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਥਵਾ ਸਿਫਤ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਥਵਾ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਸਿਫਤੀ=ਸਿਫਤਾਂ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਤੇ ਸਿਫਤਾਂ ਕਹਿਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਵਾ: ਸਿਫਤਾਂ ਵਾਲੇ ਕਹਣਿ=ਵਾਕਾਂ ਕਰਕੇ ਵੀ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ –

ਕੇਤੇ ਤੇਰੇ ਜੀਅ ਜੰਤ ਸਿਫਤਿ ਕਰਹਿ ਦਿਨੁ ਰਾਤਿ ॥੍ਰ

ਅੰਗ – ੧੮

ਉਸਤਤਿ ਕਰਹਿ ਅਨੇਕ ਜਨ ਅੰਤ ਨ ਪਾਰਾਵਾਰ ॥

ਅੰਗ - ੨੭੫

ਅਗ – ੨੭੫ ਹਰਿ ਹਰਿ ਜਪਤ ਅਨੇਕ ਜਨ ਨਾਨਕ ਨਾਹਿ ਸੁਮਾਰ ॥

ਅੰਗ – *੨੭*੫

ਕਿਆ ਉਪਮਾ ਤੇਰੀ ਆਖੀ ਜਾਇ॥ ਤੂੰ ਸਰਬੇ ਪੂਰਿ ਰਹਿਆ ਲਿਵ ਲਾਇ॥ ਅੰਗ - ੩੫੦ ਅੰਤੁ ਨ ਕਰਣੈ: ਦੇਣਿ ਨ ਅੰਤੁ॥

ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਕਰਣੈ=ਕਰਤਬਾਂ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਉਸ ਦੀ ਦਾਤ ਦੇਣ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਹੈ, ਵਾ: ਦਾਤਾਂ ਦੇਣ ਵਾਲੇ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ -

ਜਲ ਤੇ ਥਲ ਕਰਿ ਥਲ ਤੇ ਕੁਆ ਕੁਪ ਤੇ ਮੇਰੂ ਕਰਾਵੈ॥

ਅੰਗ – ੧੨੫੨

ਕੋਟਿ ਪਰਲਉ ਓਪਤਿ ਨਿਮਖ ਮਾਹਿ ॥ ਅੰਗ - ੧੧੫੬ ਅਥਵਾ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਕਰਣੈ = ਕ੍ਰਿਪਾ ਦਾ ਭਾਵ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰਨ

ਵਾਲੇ ਤੱਤ ਬੇਤੇ ਸਤਿਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਵਾ: ਕਰਣੈ = ਸੰਸਾਰ (ਪਰਪੰਚ) ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ।

# ਅੰਤ ਨ ਵੇਖਣਿ; ਸੁਣਣਿ ਨ ਅੰਤੁ॥

ਵੇਖਣਿ=ਵੇਖਣ ਵਾਲੀਆਂ ਚੀਜ਼ਾਂ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਤੇ ਸੁਣਨ ਵਾਲੀਆਂ ਚੀਜ਼ਾਂ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਥਵਾ ਜੋ ਪ੍ਰਭੂ ਵੇਖਣਿ=ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾ ਰੂਪ ਹੋ ਕੇ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਦੇਖ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਉਸ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਤੇ ਜੋ ਸੁਣਣਿ-ਗਿਆਤਾ ਰੂਪ ਹੋ ਕੇ ਸਭ ਦੀ ਬੋਲ-ਚਾਲ ਸੁਣ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਉਸ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਵਾ: ਅੰਤਰਜਾਮੀ ਹੋ ਕੇ ਸਭ ਦੀਆਂ ਅਰਦਾਸਾਂ (ਬੇਨਤੀਆਂ) ਸੁਣ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਉਸ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਵਾ: ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ ਵੇਖਣਿ = ਬ੍ਰਹਮ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾ ਹੋ ਕਰਕੇ ਸਾਰਿਆਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਉਸੇ ਨੂੰ ਵੇਖ ਰਹੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਅਤੇ ਜੋ ਜਗਿਆਸੂ ਜਨ ਸੁਣਣਿ=ਸਰੋਤਾ ਰੂਪ ਹੋ ਕੇ ਉਸ ਦਾ ਜਸ ਸੁਣ ਰਹੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਵੀ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ।

# ਅੰਤੂ ਨ ਜਾਪੈ; ਕਿਆ ਮਨਿ ਮੰਤੂ॥

ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਪੈ = ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਕਿ ਉਸ ਦੇ ਮਨਿ = ਮਨ ਵਿਚ ਕਿਆ = ਕੀ ਮੰਤ = ਸਲਾਹ ਵਾ: ਮਤਾ ਹੈ, ਭਾਵ ਉਸ ਨੇ ਕੀ ਕਰ ਦੇਣਾ ਹੈ? ਉਸ ਦੇ ਮਨ ਦੇ ਮਤੇ ਨੂੰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦਾ। ਉਹ ਪਲ ਵਿਚ ਕੁਝ ਹੋਰ ਤੋਂ ਹੋਰ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ –

ਸੀਹਾ ਬਾਜਾ ਚਰਗਾ ਕੁਹੀਆ ਏਨਾ ਖਵਾਲੇ ਘਾਹ ॥ ਘਾਹੁ ਖਾਨਿ ਤਿਨਾ ਮਾਸੁ ਖਵਾਲੇ ਏਹਿ ਚਲਾਏ ਰਾਹ ॥ ਨਦੀਆ ਵਿਚਿ ਟਿਬੇ ਦੇਖਾਲੇ ਥਲੀ ਕਰੇ ਅਸਗਾਹ ॥ ਕੀੜਾ ਥਾਪਿ ਦੇਇ ਪਾਤਿਸਾਹੀ ਲਸਕਰ ਕਰੇ ਸੁਆਹ ॥

ਅੰਗ – ੧੪੪

ਹਰਨ ਭਰਨ ਜਾ ਕਾ ਨੇਤ੍ਰ ਫੋਰੁ ॥ ਤਿਸ ਕਾ ਮੰਤੂ ਨ ਜਾਨੈ ਹੋਰੁ ॥ ਅੰਗ − ੨੮੪

ਜੋ ਮਨਿ = ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਪ੍ਰਭੂ ਹੈ, ਉਸ ਦੀ ਮੰਤੁ = ਸਾਲਾਹ ਜਾਂ ਮਤਾ ਕੀ ਹੈ? ਉਸ ਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਪੈ=ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਸੁਤੰਤਰ ਸਰੂਪ ਆਪਣੀ ਮਰਜ਼ੀ ਦਾ ਆਪ ਮਾਲਕ ਹੈ ਜੋ ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਦੀ ਸਲਾਹ ਨਹੀਂ ਲੈਂਦਾ। ਜੈਸਾ ਕਿ–

ਬੀਓ ਪੂਛਿ ਨ ਮਸਲਤਿ ਧਰੈ ॥

ਜੋ ਕਿਛੂ ਕਰੈ ਸੁ ਆਪਹਿ ਕਰੈ ॥ ਅੰਗ - ੮੬੩

ਉਸ ਦਾ ਕਿਆ = ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਜੋ ਮਨਿ = ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਮੰਤੁ = ਮੰਤਰ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਹੈ, ਉਸ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤੁ ਨ ਜਾਪੈ = ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਮਨਿ ਮੰਤੁ = ਜੋ ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਮੰਤਰ ਵੇਦ ਹੈ, ਉਹ ਵੀ ਉਸ ਦੇ ਮੰਤਰ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਜਾਪੈ = ਜਾਣ ਸਕਦਾ ਭਾਵ ਵੇਦ ਵੀ ਉਸ ਦੇ ਅੰਤ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦੇ, ਉਹ ਬੇਅੰਤ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ -

ਮਹਿਮਾ ਨ ਜਾਨਹਿ ਬੇਦ ॥ ਬ੍ਰਹਮੇ ਨਹੀ ਜਾਨਹਿ ਭੇਦ ॥ ਅਵਤਾਰ ਨ ਜਾਨਹਿ ਅੰਤੁ ॥ ਪਰਮੇਸਰੁ ਪਾਰਬੁਹਮ ਬੇਅੰਤੁ ॥

ਅੰਗ – ੮੯੪

ਬੇਦ ਕਤੇਬ ਸੰਸਾਰ ਹਭਾ ਹੂੰ ਬਾਹਰਾ ॥

ਅੰਗ – ੩੯੭

### ਅੰਤੂ ਨ ਜਾਪੈ; ਕੀਤਾ ਆਕਾਰੂ॥

ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤੁ ਨ ਜਾਪੈ = ਅੰਤ ਜਾਣਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ, ਜਿਸ ਨੇ ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਦਾ ਆਕਾਰੁ = ਪਸਾਰਾ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਥਵਾ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਨੇ ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਦਾ ਜੋ ਆਕਾਰੁ = ਪਸਾਰਾ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਇਸ ਪਸਾਰੇ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤੁ ਨ ਜਾਪੈ = ਅੰਤੁ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਆਕਾਰੁ/ਸਰਗੁਣ ਸਰੂਪ ਦੇ ਧਾਰਣ ਕੀਤੇ ਆਕਾਰਾਂ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਅਥਵਾ ਇਸ ਭੇਦ ਦਾ ਅੰਤ ਨ ਜਾਪੈ = ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਕਿ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਇਹ ਆਕਾਰੁ = ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਦਾ ਸਰੂਪ ਕਿਵੇਂ ਤਿਆਰ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਭਾਵ ਪੰਜ ਤੱਤਾਂ ਤੋਂ ਇਹ ਚਾਰੇ ਖਾਣੀਆਂ ਦੇ ਜੀਵ ਜੰਤੂਆਂ ਦੇ ਆਕਾਰ ਉਸ ਨੇ ਕਿਵੇਂ ਸਾਜੇ ਹਨ, ਇਸ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਿਆ।

### ਅੰਤੂ ਨ ਜਾਪੈ; ਪਾਰਾਵਾਰੂ॥

ਹੇ ਸਿੱਧ ਪੁਰਸ਼ੋ! ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਪਾਰਾਵਾਰੁ = ਉਰਾਰ ਪਾਰ ਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਜੈਸਾ ਕਿ -

ਅਤਿ ਊਚਾ ਤਾ ਕਾ ਦਰਬਾਰਾ ॥ ਅੰਤੁ ਨਾਹੀ ਕਿਛੁ ਪਾਰਾਵਾਰਾ ॥ ਅੰਗ – ਪ੬੨

ਜਹ ਦੇਖਾ ਤਹ ਏਕੁ ਤੂ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਰਾਵਾਰੁ ॥ ਅੰਗ − ੯੩੪ ਉਸਤੀਤ ਕਰਹਿ ਅਨੇਕ ਜਨ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਰਾਵਾਰ ॥ ਅੰਗ − ੨੭੫

ਪਾਰਾਵਾਰੁ = ਸਮੁੰਦਰ ਰੂਪੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਅਥਵਾ ਪ੍ਰਭੂ ਦੁਆਰਾ ਰਚੇ ਗਏ ਪਾਰਾਵਾਰੁ=ਲੋਕ ਪ੍ਰਲੋਕ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤੁ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਫਿਰ ਉਸ ਦਾ ਅੰਤ ਕਿਵੇਂ ਆ ਸਕਦਾ ਹੈ? ਅਥਵਾ ਉਸ ਦੇ ਪਾਰਾਵਾਰੁ = ਗਿਆਨ ਵੈਰਾਗ ਦੁਆਰਾ ਉਸ ਦਾ ਅੰਤੁ ਨਾ ਜਾਪੈ = ਜਾਣਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ, ਭਾਵ ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਬੇਅੰਤ ਹੈ ਜਿਸਦਾ ਕਿਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਕਰਕੇ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਯਥਾ –

ਨਾਲਿ ਕੁਟੰਬੁ ਸਾਥਿ ਵਰਦਾਤਾ ਬ੍ਰਹਮਾ ਭਾਲਣ ਸ੍ਰਿਸਟਿ ਗਇਆ॥ ਆਗੈ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਇਓ ਤਾ ਕਾ ਕੰਸੁ ਛੇਦਿ ਕਿਆ ਵਡਾ ਭਇਆ॥ ਅੰਗ – ੩੫੦

ਪੁਰਾਤਨ ਕਥਾ ਹੈ ਕਿ ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਪ੍ਰਭੂ ਨੇ ਏਕ ਤੋਂ ਅਨੇਕ ਹੋਣ ਦੀ ਇਛਾ ਕੀਤੀ ਤਾਂ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਵਿਸ਼ਨੂੰ ਦੀ ਨਾਭੀ ਕੰਵਲ 'ਚੋਂ ਬ੍ਰਹਮਾ ਨੂੰ ਪੈਦਾ ਕੀਤਾ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਬ੍ਰਹਮਾ ਨੂੰ ਹੰਕਾਰ ਹੋ ਗਿਆ ਕਿ ਮੈਂ ਖੁਦ-ਬ-ਖੁਦ ਹੀ ਹਾਂ। ਮੇਰਾ ਕਰਤਾ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਤਦ ਬ੍ਰਹਮਾ ਨੂੰ ਆਕਾਸ਼ਬਾਣੀ ਹੋਈ ਕਿ ਹੇ ਬ੍ਰਹਮਾ! ਤੇਰੀ ਉਤਪਤੀ ਇਸੇ ਕੰਵਲ ਫੁੱਲ ਤੋਂ ਹੋਈ ਹੈ, ਇਹੋ ਤੇਰਾ ਕਰਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਸੁਣ ਕੇ ਬ੍ਰਹਮਾ ਨੇ ਹੰਕਾਰ ਨਾਲ ਆਖਿਆ ਕਿ ਇਹ ਕਿਵੇਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ? ਇਕ ਛੋਟਾ ਜਿਹਾ ਜੜ੍ਹ ਫੁੱਲ ਮੇਰਾ ਕਰਤਾ ਕਿਵੇਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ? ਆਕਾਸ਼ਬਾਣੀ ਹੋਈ ਇਹ ਕੰਵਲ ਹੀ ਤੇਰਾ ਕਰਤਾ ਹੈ। ਤਾਂ ਹੰਕਾਰ ਵਿਚ ਆਏ ਬ੍ਰਹਮਾ ਨੇ ਕੰਵਲ ਨੂੰ ਲੱਤ ਮਾਰੀ ਤਾਂ ਬ੍ਰਹਮਾ ਕੰਵਲ ਦੀ ਨਾਭ (ਨਾਲੀ) ਵਿਚ ਡਿੱਗ ਪਿਆ। 18000 ਜੁੱਗਾਂ ਦੀ ਚੌਕੜੀ ਉਸ ਨਾਲੀ ਦੇ ਅੰਤ ਪਾਰਾਵਾਰ ਨੂੰ ਹੀ ਲੱਭਦਾ ਰਿਹਾ ਪਰੰਤੂ ਉਸ ਕੰਵਲ ਨਾਭ ਦਾ ਅੰਤ ਨਾ ਪਾ ਸਕਿਆ ਭਾਵ ਜਦੋਂ ਬ੍ਰਹਮਾ ਵਰਗਾ ਉਸ ਦੀ ਸਾਜੀ ਕੰਵਲ ਨਾਭਿ ਦਾ ਹੀ ਅੰਤ ਨਾ ਪਾ ਸਕਿਆ ਤਾਂ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤ ਕੌਣ ਤੇ ਕਿਵੇਂ ਪਾ ਸਕਦਾ ਹੈ?

### ਅੰਤੂ ਕਾਰਣਿ; ਕੇਤੇ ਬਿਲਲਾਹਿ॥

ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਅੰਤ ਨੂੰ ਪਾਉਣ ਕਾਰਣਿ=ਵਾਸਤੇ ਕੇਤੇ=ਕਿੰਨੇ ਹੀ ਜੀਵ ਬਿਲਲਾਹਿ=ਵਿਰਲਾਪ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਵਿਸ਼ਿਸ਼ਟ ਪੁਰਾਣ ਅਨੁਸਾਰ ਵਿਪੱਸਚਤ ਰਾਜੇ ਨੇ ਚਾਰ ਰੂਪ ਧਾਰ ਕੇ ਜਗਤ (ਸੰਸਾਰ) ਦਾ ਅੰਤ ਪਾਉਣਾ ਚਾਹਿਆ, ਪਰੰਤੂ ਭਟਕ ਭਟਕ ਕੇ ਖਤਮ ਹੋ ਗਿਆ, ਅੰਤ ਨਾ ਪਾ ਸਕਿਆ। ਹੋਰ ਅਨੇਕਾਂ ਹਠੀ, ਤਪੀ, ਜੋਗੀ ਅਤੇ ਵਿਦਵਾਨ ਅੰਤ ਪਾਉਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕਰਦੇ ਰਹੇ, ਪਰੰਤੂ ਨਾ ਪਾ ਸਕੇ। ਯਥਾ –

ਕਈ ਜਤਨ ਜੋਗ ਬਿੱਦਯਾ ਬਿਚਾਰ॥ ਸਾਧੰਤ ਤਦਪਿ ਪਾਵਤ ਨ ਪਾਰ॥ (ਸ੍ਰੀ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ, ਪੰਨਾ ੨੩) ਤਾ ਕੇ ਅੰਤ ; ਨ ਪਾਏ ਜਾਹਿ॥

ਪਰੰਤੂ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤ = ਸਿਰਾ ਕਿਸੇ ਪਾਸੋਂ ਵੀ ਪਾਇ=ਪਾਇਆ ਨਹੀਂ ਜਾਂਦਾ, ਭਾਵ ਤਾ ਕੇ = ਤਿੰਨਾਂ ਜੀਵਾਂ ਦੇ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਪਾਏ ਜਾਂਦੇ, ਜੋ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤ ਪਾਉਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਜੈਸਾ ਕਿ–

ਤਾ ਕਾ ਅੰਤੁ ਨਾ ਜਾਨੈ ਕੋਇ॥ ਆਪੇ ਆਪਿ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰਭੁ ਸਾੋਇ॥ ਅੰਗ – ੨੭੬

ਏਹ ਅੰਤ; ਨ ਜਾਣੈ ਕੋਇ॥

ਏਹੁ ਅੰਤੁ = ਇਸ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਅੰਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਪਰੰਤੂ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਅੰਤ ਨੂੰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਪਾ ਸਕਦਾ, ਵਾ: ਏਹੁ ਅੰਤੁ = ਉਸ ਦਾ ਇਹੋ ਅੰਤ ਸਮਝੋ, ਕਿ ਉਸ ਨੂੰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦਾ, ਭਾਵ ਏਹੁ ਅੰਤੁ = ਉਸ ਬੇਅੰਤ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਅੰਤ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦਾ।

### ਬਹੁਤਾ ਕਹੀਐ; ਬਹੁਤਾ ਹੋਇ॥

ਕਿਉਂਕਿ ਜਿੰਨਾ ਬਹੁਤਾ = ਅਧਿਕ ਜਸ ਉਸ ਦਾ ਕਹੀਐ = ਕਹੀਦਾ ਹੈ, ਉਨਾ ਹੋਰ ਬਹੁਤਾ = ਅਧਿਕ ਜਸ ਹੋਇ = ਹੁੰਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਰਥਾਤ ਜਿਵੇਂ ਅਨਲ-ਮਨਲ ਪੰਛੀ ਜਿੰਨਾ ਉੱਚਾ ਆਕਾਸ਼ ਵਿਚ ਉੱਡਦਾ ਹੈ, ਉਤਨਾ ਹੀ ਹੋਰ ਉੱਚਾ ਆਕਾਸ਼ ਦਿਖਾਈ ਦੇਣ ਲੱਗ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ -

ਬਹੁਤੋ ਬਹੁਤੁ ਵਖਾਣੀਐ ਊਚੋ ਊਚਾ ਥਾਉ॥ ਅੰਗ – ੪੪

ਸਹਸ ਫਨੀ ਜਪਿਓ ਸੇਖਨਾਗੈ ਹਰਿ ਜਪਤਿਆ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਵੈਗੋ ॥ ਅੰਗ - ੧੩੦੯ ਵਡਾ ਸਾਹਿਬੁ ਊਚਾ ਥਾਉ॥

ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਰੂਪੀ ਸਾਹਿਬੁ = ਮਾਲਕ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਦਾ ਸਚਖੰਡ ਵਾਲੀ ਥਾਉ = ਅਸਥਾਨ ਵੀ ਬਹੁਤ ਉੱਚਾ ਹੈ ਵਾ: ਉਸ ਦਾ ਸਤਿਸੰਗਤ ਰੂਪ ਅਸਥਾਨ ਵੀ ਸਭ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਹੈ ਭਾਵ ਸਤਿਸੰਗਤ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਨਿਵਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ -

ਵਿਚ ਸੰਗਤਿ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭ ਵਸੈ ਜੀਉ।

ੰ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ, ਕਿਬਿੱਤ ੩੦੩ ਉਮਰਿ∗ ਉਜਾਂ ਨਾਉ॥

# ਊਚੇ ਉਪਰਿ; ਊਚਾ ਨਾਉ॥

ਜਿੰਨਾ ਉੱਚਾ ਮਕਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਉੱਚੇ ਮਕਾਨ ਉਪਰ ਪਹੁੰਚਣ ਲਈ ਉਤਨੀ ਉੱਚੀ ਪੌੜੀ ਦੀ ਜ਼ਰੂਰਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਾਂ ਉਸ ਉੱਚੇ ਮਕਾਨ ਦੀ ਉਨੀ ਹੀ ਉੱਚੀ ਪੌੜੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉਸ ਊਚੇ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦਾ ਸਾਧਨ ਉਤਨਾ ਹੀ ਉੱਚਾ ਉਸ ਦਾ ਨਾਮ ਹੈ। ਹੋਰ ਕੋਈ ਕਰਮ ਉਪਾਸਨਾ, ਭੇਦ ਗਿਆਨ ਆਦਿ ਕੋਈ ਵੀ ਸਾਧਨ ਉਤਨਾ ਉੱਚਾ ਨਹੀਂ ਪਹੁੰਚ ਸਕਦਾ। ਸਭ ਥੱਲੇ ਰਹਿ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਸਾਰੀਆਂ ਕ੍ਰਿਆਵਾਂ ਨਾਮ ਕਰਕੇ ਸਫਲੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਨਾਮ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਹੋਰ ਕੋਈ ਵੀ ਸਾਧਨ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ –

ਨਾਮੁ ਸਿਰੋਮਣਿ ਸਰਬ ਮੈਂ ਭਗਤ ਰਹੇ ਲਿਵ ਧਾਰਿ ॥

ਅੰਗ - ੧੩੯੩

ਨਾਮ ਤੁਲਿ ਕਛੁ ਅਵਰੁ ਨ ਹੋਇ॥ ਨਾਨਕ ਗੁਰਮੁਖਿ ਨਾਮੁ ਪਾਵੈ ਜਨੁ ਕੋਇ॥ ਅੰਗ - ੨੬੫

# ਏਵਡੁ ਊਚਾ; ਹੋਵੈ ਕੋਇ॥

ਜਿੱਡਾ ਵੱਡਾ ਪ੍ਰਭੂ, ਭਾਵ ਉਸ ਦਾ ਨਾਮ ਹੈ, ਜੇਕਰ ਏਵਡੁ = ਇੱਡਾ ਵੱਡਾ ਤੇ ਉਚਾ ਕੋਈ ਹੋਵੇ ਤਾਂ –

# ਤਿਸੁ ਊਚੇ ਕਉ; ਜਾਣੈ ਸੋਇ॥

ਤਿਸੁ ਊਚੇ ਪ੍ਰਭੂ ਜੀ ਨੂੰ ਸੋਇ = ਉਹੋ ਹੀ ਜਾਣੈ = ਜਾਣ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਰੰਤੂ ਸੱਚ ਤਾਂ ਇਹ ਹੈ –

### ਜੇਵਡੂ ਆਪਿ ਜਾਣੈ; ਆਪਿ ਆਪਿ॥

ਜੇਵਡੁ=ਜਿੱਡਾ ਵੱਡਾ ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪ ਹੈ, ਉਤਨਾ ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਆਪ ਹੀ ਜਾਣਦਾ ਹੈ ਅਰਥਾਤ ਹੋਰ ਦੂਜਾ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦਾ।

# ਨਾਨਕ ਨਦਰੀ; ਕਰਮੀ ਦਾਤਿ॥

ਸਤਿਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਫੁਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ ਕਿ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਨਦਰੀ = ਕ੍ਰਿਪਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਨਾਲ ਹੀ ਕਰਮੀ = ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਦੀ ਦਾਤ ਮਿਲਦੀ ਹੈ ਅਥਵਾ ਉਹ ਨਦਰੀ = ਪ੍ਰਭੂ ਆਪ ਹੀ ਕਰਮੀ = ਜੀਵਾਂ ਨੂੰ ਦਾਤ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਚੌਵੀਵੀਂ ਪਉੜੀ ਦਾ ਮੁੱਖ ਭਾਵ – ਇਸ ਪਉੜੀ ਦਾ ਮੁੱਖ ਭਾਵ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜੋ ਸਿਫਤੀ ਰੂਪ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਹੈ, ਉਸ ਦੀਆਂ ਸਿਫਤਾਂ ਦਾ ਅੰਤ, ਸਿਫਤਾਂ ਕਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦਾ ਕਦੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਆ ਸਕਦਾ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਜੋ ਕਰਤੱਬ ਹਨ ਜਾਂ ਉਸ ਦੀਆਂ ਦਿਤੀਆਂ ਦਾਤਾਂ ਹਨ, ਕਰਤੱਬਾਂ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀਆਂ ਦਾਤਾਂ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ। ਵੇਖਣ ਵਾਲਿਆਂ ਅਤੇ ਸੁਣਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਉਹ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਕਹਿਣ ਸੁਣਨ ਵਾਲਿਆਂ ਤੋਂ ਵੀ ਬੇਅੰਤ ਹੈ। ਉਸ ਦੇ ਮਨ ਦੀ ਮੰਤੁ = ਸਾਲਾਹ ਨੂੰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦਾ। ਉਸ ਦੇ ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਆਕਾਰਾਂ ਦਾ ਵੀ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਉਹ ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਤੀ ਦੇ ਪਾਰਾਵਾਰ ਤੋਂ ਪਰ੍ਹੇ ਹੈ ਅਤੇ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਉਸ ਦਾ ਅੰਤ ਲੈਣ ਲਈ ਕਿੰਨੇ ਹੀ ਵਿਰਲਾਪ ਕਰਦੇ ਹਨ ਭਾਵ ਤਰਲੇ ਲੈਂਦੇ ਹਨ ਪਰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਪਾਸੋਂ ਉਸ ਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਪਾਇਆ ਜਾਂਦਾ। ਜਿਤਨਾ ਉਸ ਨੂੰ ਬਹੁਤਾ ਕਹਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਤਨਾ ਹੀ ਉਹ ਬੇਅੰਤ ਹੈ। ਉਹ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵੱਡਾ ਸਾਹਿਬ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਸਰੂਪ ਰੂਪ ਥਾਂ ਵੀ ਬੜਾ ਉੱਚਾ ਹੈ। ਉਸ ਉੱਚੇ ਸੱਚਖੰਡ ਸਰੂਪ ਉਪਰ ਪਹੁੰਚਣ ਵਾਸਤੇ ਉਸ ਦਾ ਨਾਮ ਵੀ ਉਤਨਾ ਹੀ ਉੱਚਾ ਹੈ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਨਾਮ ਦੀ ਓਟ ਲਈ ਹੈ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਹੰਗਤਾ ਨੂੰ ਮੇਟ ਕੇ ਐਡਾ ਵੱਡਾ ਕੋਈ ਉੱਚਾ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਉਹ ਹੀ ਉਸ ਉੱਚੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਜਾਣ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਜਿੱਡਾ ਵੱਡਾ ਉਹ ਮਾਲਕ ਆਪ ਹੈ, ਸੋ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਉਹ ਆਪ ਹੀ ਜਾਣਦਾ ਹੈ। ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਫੁਰਮਾਨ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਜਦੋਂ ਜਗਿਆਸੂ ਉਤੇ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਭਰੀ ਨਦਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਸਰੂਪ ਦੀ ਸਾਖਿਅਤਤਾ ਰੂਪ ਦਾਤ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

# ਪਉੜੀ ਪੱਚੀਵੀਂ

#### ਬਹੁਤਾ ਕਰਮੂ; ਲਿਖਿਆ ਨਾ ਜਾਇ॥

ਉਸ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦਾ ਕਰਮੁ = ਕਰਤੱਬ ਭਾਵ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਬਹੁਤਾ = ਬਹੁਤ ਸਾਰਾ ਹੈ ਜੋ ਕਿਸੇ ਕੋਲੋਂ ਲਿਖਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ ਭਾਵ ਉਸ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਉਤਪਤੀ, ਪਾਲਣਾ ਅਤੇ ਸੰਘਾਰ ਦੇ ਕਰਤੱਬ ਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਕਰਦਾ ਹੈ? ਕੋਈ ਵੀ ਲਿਖ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ ਅਤੇ ਉਹ ਜੀਵਾਂ ਨੂੰ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਕਿਵੇਂ ਕਰਦਾ ਹੈ? ਇਸ ਦਾ ਭੇਦ ਵੀ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦਾ।

ਸਚੁ ਵਡਾਈ ਕੀਮ ਨ ਪਾਈ ॥

ਜਿਨਿ ਦੀਆ ਤੁਧੁ ਪਵਨੁ ਅਮੋਲਾ॥

ਜਿਨਿ ਦੀਆ ਤੁਧੁ ਨੀਰੁ ਨਿਰਮੋਲਾ॥ ਅੰਗ – ੯੧੩

ਜਿਨਿ ਕਨ ਕੀਤੇ ਅਖੀ ਨਾਕੁ॥

ਦੀਨੇ ਹਸਤ ਪਾਵ ਕਰਨ ਨੇਤੂ ਰਸਨਾ ॥ ਅੰਗ – ੨੬੭

ਮਨੁੱਖਾ ਸਰੀਰ ਦੇ ਸਵਾਸ ਅਮੋਲਕ ਹਨ। ਇਹ ਉਸ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੀ ਅਮੋਲਕ ਦਾਤ ਹੈ। ਇਸ ਨਾਲ ਸਾਧਸੰਗਤ ਦੀ ਸੇਵਾ, ਪਰਉਪਕਾਰ ਅਤੇ ਸੁਆਸ–ਸੁਆਸ ਸਿਮਰਨ ਕਰਕੇ ਜੀਵਨ ਸਫਲਾ ਕਰਨਾ ਕਰੋ। ਇਹ ਮਨੁੱਖਾ ਦੇਹੀ (ਸਰੀਰ) ਬਾਰ–ਬਾਰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੋਣੀ। ਜੈਸਾ ਕਿ –

ਸਾਸ ਸਾਸ ਹਰਿ ਨਾਮ ਜਪ ਬਿਰਥਾ ਸਾਸ ਮਤ ਖੋਇ॥ ਕਿਆ ਜਾਨਉ ਕਿ ਅੰਤ ਕੋ ਇਹੀ ਸੁਆਸ ਮਤ ਹੋਇ॥

(ਸ੍ਰੀ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ)

ਹਰਿ ਜਪਦਿਆ ਖਿਨੁ ਢਿਲ ਨ ਕੀਜਈ ਮੇਰੀ ਜਿੰਦੁੜੀਏ ਮਤ ਕਿ ਜਾਪੈ ਸਾਹ ਆਵੈ ਕਿ ਨ ਆਵੈ ਰਾਮ ॥

ਅੰਗ – ਪ੪੦

ਸੋ ਬਹੁਤਾ ਕਰਮੂ = ਬਹੁਤੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਸਿੱਖਾਂ ਦੇ ਵਿਕਾਰ,

ਜਮਾਂ ਦਾ ਭੈਅ, ਅਗਿਆਨ ਤੇ ਭਰਮ ਨੂੰ ਨਵਿਰਤ ਕਰਕੇ, ਸੰਸਾਰਕ ਦੁੱਖਾਂ ਦੀ ਨਵਿਰਤੀ, ਪਰਮਾਨੰਦ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉਸ ਦਾ ਬਹੁਤਾ ਕਰਮੁ = ਬਹੁਤੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼, ਵੱਡੀ ਦਇਆਲਤਾ ਵਰਣਨ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ।

ਅਕਿਰਤਘਣਾ ਨੋ ਪਾਲਦਾ ਪ੍ਰਭ ਨਾਨਕ ਸਦ ਬਖਸਿੰਦੁ ॥ ਅੰਗ - ੪੭

#### ਵਡਾ ਦਾਤਾ; ਤਿਲੂ ਨ ਤਮਾਇ॥

ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਸਾਰਿਆਂ ਤੋਂ ਵੱਡਾ ਦਾਤਾ ਹੈ ਜਿਸਨੂੰ ਤਿਲ ਮਾਤਰ ਵੀ ਤਮਾਇ = ਖਾਹਸ਼ (ਤਮਾ) ਜਾਂ ਲਾਲਚ ਨਹੀਂ ਹੈ ਭਾਵ ਉਹ ਦਿਤੀਆਂ ਦਾਤਾਂ ਦੇ ਬਦਲੇ ਵਿਚ ਜੀਵਾਂ ਪਾਸੋਂ ਕੋਈ ਖਾਹਿਸ਼ ਨਹੀਂ ਰੱਖਦਾ। ਯਥਾ –

ਤੁਧੁ ਜੇਵਡੁ ਦਾਤਾਰੁ ਮੈ ਕੋਈ ਨਦਰਿ ਨ ਆਵਈ ਤੁਧੁ ਸਭਸੈ ਨੋ ਦਾਨੂ ਦਿਤਾ ਖੰਡੀ ਵਰਭੰਡੀ

ਪਾਤਾਲੀ ਪੁਰਈ ਸਭ ਲੋਈ ॥ ਅੰਗ – ੫੪੯ ਰੋਜੀ ਹੀ ਰਾਜ਼ ਬਿਲੌਕਤ ਰਾਜ਼ਕ ਰੋਖ ਰੂਹਾਨ ਕੀ ਰੋਜ਼ੀ ਨ ਟਾਰੈ॥ (ਸ੍ਰੀ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ, ਪੰਨਾ ੩੪) ਜਾਨ ਕੋ ਦੇਤ ਅਜਾਨ ਕੋ ਦੇਤ ਜ਼ਮਾਨ ਕੋ ਦੈ ਹੈ॥ (ਸ੍ਰੀ ਦਸਮ ਗੁੰਥ, ਪੰਨਾ ੩੫)

ਤਿਲੁ ਨ ਤਮਾਇ = ਜਿਸ ਨੋ ਤਿਲ ਮਾਤਰ ਵੀ ਤਮਾਇ = ਕਾਲਖ ਭਾਵ ਅਗਿਆਨ ਦਾ ਤਮੋਗੁਣ ਭਾਵ ਹਨੇਰਾ ਨਹੀਂ ਵਿਆਪਦਾ।

#### ਕੇਤੇ ਮੰਗਹਿ; ਜੋਧ ਅਪਾਰ॥

ਹੇ ਸਿੱਧ ਪੁਰਸ਼ੋ! ਉਸ ਅਪਾਰ = ਪ੍ਰਭੂ ਕੋਲੋਂ ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਭਾਵ ਬੇਅੰਤ ਜੋਧ = ਸੂਰਮਤਾਈ ਮੰਗਹਿ = ਮੰਗਦੇ ਹਨ ਅਥਵਾ ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਲੋਕ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਕੋਲੋਂ ਅਪਾਰ = ਬੇਅੰਤ ਜੋਧ = ਸੁਰਮਤਾਈ ਮੰਗਦੇ ਹਨ।

ਅਥਵਾ ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਅਪਾਰੁ = ਪਾਰਾਵਾਰ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਯੋਧੇ, ਰਥੀ, ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਵਿਕਾਰਾਂ ਵੱਲੋਂ ਰੋਕਣਾ ਮੰਗਹਿ = ਮੰਗਦੇ ਹਨ। ਮਨ ਦੇ ਫੁਰਨਿਆਂ ਨੂੰ ਜਿੱਤਣਾ ਮੰਗਦੇ ਹਨ ਅਥਵਾ ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਲੋਕ ਜੋਧ = ਜੋਦੜੀਆਂ ਭਾਵ ਟਹਿਲ, ਸੇਵਾ, ਘਾਲਣਾ, ਮੁਸ਼ੱਕਤਾਂ ਕਰਨੀਆਂ ਉਸ ਅਪਾਰ = ਬੇਅੰਤ (ਪ੍ਰਭੂ) ਪਾਸੋਂ ਮੰਗਹਿ = ਮੰਗਦੇ ਹਨ। ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ ਅਧਿਕਾਰੀ ਉਸ ਅਪਾਰ = ਪ੍ਰਭੂ ਪਾਸੋਂ ਅਗਿਆਨ ਭਾਵ ਕਾਮਾਦਿਕ ਵਿਕਾਰਾਂ ਨਾਲ ਲੜਨ ਵਾਸਤੇ ਜੋਧ = ਸਾਧਨਾ ਰੂਪੀ ਸੂਰਮਤਾਈ ਮੰਗਹਿ = ਮੰਗਦੇ ਹਨ। ਜੈਸਾ ਕਿ-

ਜਿਨਿ ਮਿਲਿ ਮਾਰੇ ਪੰਚ ਸੂਰਬੀਰ ਐਸੋ ਕਉਨੁ ਬਲੀ ਰੇ ॥ ਅੰਗ – ੪੦੪

# ਕੇਤਿਆ ਗਣਤ; ਨਹੀ ਵੀਚਾਰੁ॥

ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਦਰ ਤੋਂ ਮੰਗਣ ਵਾਲੇ ਕੇਤਿਆ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮੰਗਤੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਗਣਤ = ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਵੀਚਾਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਭਾਵ ਬੇਅੰਤ ਹੀ ਹਨ ਅਥਵਾ ਕੇਤਿਆ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਉਸ ਪਾਸੋਂ ਵੀਚਾਰ ਕਰਨਾ ਮੰਗਦੇ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਗਣਤ = ਗਿਣਤੀ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ ਅਥਵਾ ਕੇਤਿਆ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਗਣਤ = ਜੋਤਸ਼ੀ ਹਨ ਪਰੰਤੂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਵੀਚਾਰ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ ਅਥਵਾ ਕੇਤਿਆ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਉਹ ਹਨ, ਨਹੀਂ ਵੀਚਾਰੁ – ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀਚਾਰ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਭਾਵ ਮੂਰਖਤਾਈ ਨਾਲ ਹੀ ਉਸ ਦਾਤੇ ਪਾਸੋਂ ਮੰਗੀ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ। ਅਜਿਹਿਆਂ ਦੀ ਵੀ ਕੋਈ ਗਣਤ = ਗਿਣਤੀ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ ਅਧਿਕ ਧਨ ਪਦਾਰਥਾਂ ਦੀ ਮੰਗ ਪ੍ਰਭੂ ਪਾਸੋਂ ਮੰਗ ਮੰਗ ਕੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਲੋਕ ਆਪਣੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਅਜਾਈਂ ਬਣਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ ਭਾਵ ਸੁੱਖ, ਸ਼ਾਂਤੀ ਤੇ ਚੈਨ ਗਵਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ। ਕੇਤਿਆ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ ਐਸੇ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਜੀਵ-ਈਸ਼ ਦੀ ਏਕਤਾ ਵਾਲੀ ਵੀਚਾਰ ਮੰਗਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਵੀ ਗਣਤ = ਗਿਣਤੀ ਨਹੀਂ ਹੈ।

#### ਕੇਤੇ; ਖਪਿ ਤੁਟਹਿ ਵੇਕਾਰ॥

ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਜੀਵ ਵੇਕਾਰੁ = ਵਿਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਖਪ ਕੇ ਤੁਟਹਿ = ਟੁੱਟ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਭਾਵ ਵਿਸ਼ੇ-ਵਿਕਾਰਾਂ ਨੂੰ ਭੋਗਦਿਆਂ ਹੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਡੋਰ ਟੁੱਟ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਥਵਾ ਕੇਤੇ=ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ ਖਪਿ ਖਪਾਉਣ ਵਾਲੀਆਂ ਵੇਕਾਰੁ=ਖੋਟੀਆਂ ਕਾਰਾਂ ਵੱਲੋਂ ਤੁਟਹਿ=ਤੁੱਟ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਭਾਵ ਹਟ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

#### ਕੇਤੇ; ਲੈ ਲੈ ਮੁਕਰੂ ਪਾਹਿ॥

ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਅਕ੍ਰਿਤਘਣ ਲੋਕ ਹਨ ਜੋ ਪ੍ਰਭੂ ਪਾਸੋਂ ਦਾਤਾਂ ਲੈ ਲੈ ਕੇ ਮੁਕਰੁ ਪਾਹਿ = ਪੈਂਦੇ (ਜਾਂਦੇ) ਹਨ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਰੱਬ ਨੇ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ। ਜੋ ਸਾਨੂੰ ਮਿਲਿਆ ਹੈ, ਉਹ ਅਸੀਂ ਆਪਣੀ ਮਿਹਨਤ ਨਾਲ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਥਵਾ ਕੇਤੇ = ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਲੋਕ ਜਗਤ ਵਿਚ ਅਜਿਹੇ ਹਨ ਜੋ ਦੂਜਿਆਂ ਪਾਸੋਂ ਵਸਤੂਆਂ ਲੈ ਲੈ ਕੇ ਮੁਕਰ ਪੈਂਦੇ ਹਨ ਕਿ ਅਸੀਂ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਲਿਆ।

# ਕੇਤੇ ਮੁਰਖ; ਖਾਹੀ ਖਾਹਿ॥

ਕੇਤੇ = ਕਿੰਨੇ ਮੂਰਖ ਲੋਕ ਪਦਾਰਥਾਂ ਨੂੰ ਖਾਹੀ ਖਾਹਿ = ਖਾਈ ਹੀ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਰਥਾਤ ਪਸ਼ੂਆਂ ਵਾਂਗ ਪੇਟ ਭਰੀ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਜੈਸਾ ਕਿ –

ਧੋਤੀ ਖੋਲਿ ਵਿਛਾਏ ਹੇਠਿ ॥ ਗਰਧਪ ਵਾਂਗੂ ਲਾਹੇ ਪੇਟਿ ॥ ਅੰਗ – ੨੦੧

ਕੇਤੇ = ਕਿੰਨੇ ਹੀ ਮੂਰਖ ਲੋਕ ਖਾਹੀ = ਖਾਣ ਵਾਲੇ ਪਦਾਰਥਾਂ ਨੂੰ ਖਾਹਿ = ਖਾਈ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਵਾ: ਖਾਈ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ। ਤ੍ਰਿਪਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ।

# ਕੇਤਿਆ; ਦੂਖ ਭੂਖ ਸਦ ਮਾਰ॥

ਕੇਤਿਆ = ਕਿੰਨਿਆਂ ਨੂੰ ਸਦ = ਹਮੇਸ਼ਾ ਦੂਖ ਭੂਖ = ਦੁੱਖ ਤੇ ਭੁੱਖ ਦੀ ਮਾਰ = ਮਾਰ ਹੀ ਪਈ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਭਾਵ ਉਹ ਸਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੁੱਖ ਭੁੱਖ ਵਿਚ ਹੀ ਬਤੀਤ ਕਰਦੇ ਹਨ ਅਥਵਾ ਕੇਤਿਆ = ਕਿੰਨਿਆਂ ਨੇ ਪ੍ਰਭੂ ਤੋਂ ਇਹੋ ਮੰਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਸਦ = ਹਮੇਸ਼ਾ ਦੁੱਖ ਤੇ ਭੁੱਖ ਦੀ ਮਾਰ ਪਈ ਰਹੇ, ਭਾਵ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਵੀਚਾਰ ਹੈ ਕਿ ਦੁੱਖ ਭੁੱਖ ਵਿਚ ਰੱਬ ਚੇਤੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਕੁੰਤੀ ਨੇ ਭਗਵਾਨ ਕ੍ਰਿਸ਼ਾਨ ਜੀ ਤੋਂ ਦੁੱਖ ਭੁੱਖ ਦੀ ਮੰਗ ਕੀਤੀ ਸੀ ਤਾਂ ਕਿ ਪ੍ਰਭੂ ਚੇਤੇ ਆਉਂਦਾ ਰਹੇ।

#### ਏਹਿ ਭਿ ਦਾਤਿ ਤੇਰੀ; ਦਾਤਾਰ॥

ਹੇ ਪ੍ਰਭੂ ਜੀ! ਜੀਵਾਂ ਦੀ ਆਪੋ-ਆਪਣੀ ਕਰਨੀ ਅਨੁਸਾਰ ਦੁੱਖ ਭੁੱਖ ਆਦਿ ਇਹ ਵੀ ਤੇਰੀ ਦਾਤ ਹੈ ਅਥਵਾ ਹੇ ਦਾਤਾਰ = ਦਾਤਾ ਰੂਪੀ ਪ੍ਰਭੂ ਜੀ! ਇਹ ਵੀ ਸਭ ਤੇਰੀ ਹੀ ਦਾਤ ਹੈ ਭਾਵ ਦੁੱਖ ਭੁੱਖ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਕਰਮਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਦਾਤ ਹੀ ਸਮਝਣਾ ਕਰੀਏ।

### ਬੰਦਿ ਖਲਾਸੀ; ਭਾਣੈ ਹੋਇ॥

ਬੰਦਿ = ਬੰਦੀਖਾਨੇ ਭਾਵ ਕੈਦ ਵਿਚ ਪੈਣਾ ਅਤੇ ਖਲਾਸੀ = ਛੁਟਕਾਰਾ ਹੋਣਾ, ਇਹ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਭਾਣੈ = ਹੁਕਮ ਵਿਚ ਹੀ ਹੋਇ = ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਥਵਾ ਜੋ ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ ਉਸ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਭਾਣੇ ਅਨੁਸਾਰ ਹੋਇ = ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਜਮਾਂ ਦੇ ਬੰਦਿ = ਬੰਦੀਖਾਨੇ ਜਾਂ ਗਰਭ ਰੂਪੀ ਬੰਦੀਖਾਨੇ 'ਚੋਂ ਖਲਾਸੀ = ਛੁਟਕਾਰਾ ਭਾਵ ਮੁਕਤੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਹੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ! ਜਿਹੜੇ ਗੁਰਮੁਖ ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਭਾਣੇ ਨੂੰ ਮਿੱਠਾ ਕਰਕੇ ਮੰਨਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਬੰਧਨਾਂ ਤੋਂ ਛੁਟਕਾਰਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ -

ਦਇਆ ਧਾਰੀ ਤਿਨਿ ਧਾਰਣਹਾਰ ॥ ਬੰਧਨ ਤੇ ਹੋਈ ਛੁਟਕਾਰ ॥ ਅੰਗ – ੯੧੫

ਤੇਰਾ ਭਾਣਾ ਮੰਨਣ ਕਰਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਜੰਮਣ ਮਰਨ ਦੇ, ਮਾਇਆ ਦੇ, ਜਮਾਂ ਦੇ, ਅਗਿਆਨ ਦੇ, ਚੌਰਾਸੀ ਦੇ, ਮਾਤਾ ਦੇ ਗਰਭ ਦੇ ਬੰਦੀਖਾਨੇ ਤੋਂ ਖਲਾਸੀ = ਛੁਟਕਾਰਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

### ਹੋਰ; ਆਖਿ ਨ ਸਕੈ ਕੋਇ॥

ਅਤੇ ਹੋਰ ਕੋਈ ਇਉਂ ਨਹੀਂ ਆਖ ਸਕਦਾ ਕਿ ਭਾਣਾ ਮੰਨੇ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਹੀ ਮੁਕਤ ਹੋ ਸਕੀਦਾ ਹੈ।

# ਜੇ ਕੋ ਖਾਇਕੂ; ਆਖਣਿ ਪਾਇ॥

ਪਰੰਤੂ ਜੇਕਰ ਕੋਈ ਖਾਇਕੁ = ਮੂਰਖ ਇਸ ਗੱਲ ਨੂੰ ਆਖਣਾ ਪਾਵੇ ਵਾ: ਕਹਿਣ ਦੀ ਹਿੰਮਤ ਕਰੇ ਕਿ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਭਾਣੇ ਤੋਂ ਬਗੈਰ ਵੀ ਕੁਝ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਵਾ: ਜੇਕਰ ਕੋਈ ਖਾਇਕੁ=ਮੂਰਖ ਕਹੇ ਕਿ ਮੈਂ ਸੁਤੰਤਰ ਹਾਂ, ਮੁਕਤ ਹਾਂ, ਅਹੰਬ੍ਰਹਮ ਹਾਂ, ਮੈਂ ਖੁਦਾ ਹਾਂ, ਮੈਂ ਆਪ ਹੀ ਬੰਧਨਾਂ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹਾਂ, ਮੈਂ ਆਪ ਹੀ ਅਗਿਆਨ ਨੂੰ ਮੇਟ ਸਕਦਾ ਹਾਂ।

### ਓਹੁ ਜਾਣੈ; ਜੇਤੀਆ ਮੂਹਿ ਖਾਇ॥

ਤਾਂ ਫਿਰ ਓਹੁ = ਓਹੀ ਜਾਣੈ = ਜਾਣਦਾ ਹੈ ਜੇਤੀਆ = ਜਿਤਨਾ ਕੁ ਤਰਕਾਂ ਰੂਪ ਲਾਹਨਤਾਂ ਰੂਪ ਜਮਾਂ ਦੀਆਂ ਚੋਟਾਂ ਮੁਹਿ ਖਾਏ = ਮੂੰਹ 'ਤੇ ਖਾਂਦਾ ਹੈ। ਵਾ: ਮੁਹਿ = ਮੋਹ ਦੀਆਂ ਸੱਟਾਂ ਖਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਸੰਤਾਂ ਮਹਾਤਮਾ, ਤੱਤ ਬੇਤਿਆਂ ਦੀ ਸਭਾ ਵਿਚ ਜਾਵੇਗਾ, ਉਹ ਜਾਣੇਗਾ ਜਿਤਨੀਆ ਮੂੰਹ 'ਤੇ ਲਾਹਨਤਾ ਰੂਪੀ ਭਾਵ ਮਹਾਤਮਾ ਦੀਆਂ ਤਰਕਾਂ ਰੂਪੀ ਚੋਟਾਂ ਖਾਵੇਗਾ। ਜੈਸਾ ਕਿ -

ਮਾਨਸ ਜਨਮੁ ਦੀਓ ਜਿਹ ਠਾਕੁਰ ਸੋ ਤੈ ਕਿਉ ਬਿਸਰਾਇਓ॥ ਅੰਗ - ੯੦੨ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਬਚਨਾਂ ਰੂਪ ਤਰਕਾਂ ਦੀਆਂ ਚੋਟਾਂ ਖਾਵੇਂਗਾ ਕਿ ਦੱਸ ਤੂੰ ਆਪਣੇ ਮਨ ਨੂੰ ਇਸਥਿਤ ਕਰ ਲਿਆ? ਵਿਕਾਰਾਂ ਦੀ ਲੈਅਤਾ ਹੋ ਗਈ। ਇੰਦ੍ਰੀਆਂ ਦਾ ਦਮਨ ਕਰਦਿਆਂ ਜੇਕਰ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਤੇਰੇ ਮਨੁੱਖਾ ਜਨਮ ਧਾਰੇ 'ਤੇ ਤੈਨੂੰ ਲਾਹਨਤ ਹੈ। ਤੂੰ ਕੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤਾ ਹੈ? ਐਵੇਂ ਹੰਕਾਰ ਹੀ ਕਰਦਾ ਰਿਹਾ। ਆਪ ਹੀ ਸਣ ਟੋਪੀ, ਸਣ ਕਪੜੀਂ, ਜੁਤੇ ਸਣੇ ਖੁਦਾ ਬਣਿਆ ਫਿਰਦਾ ਹੈਂ। ਫਿਰ ਜਾਣੇਗਾ ਕਿ ਮੈਂ ਮੂਰਖਤਾਈ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਕੋਲੋਂ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ। ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ ਭਾਣੇ ਵਿਚ ਚੱਲ ਕੇ ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਨਾਲ ਹੀ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ।

#### ਆਪੇ ਜਾਣੈ; ਆਪੇ ਦੇਇ॥

ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪੇ = ਆਪ ਹੀ ਸਾਰੇ ਜੀਵਾਂ ਬਾਰੇ ਜਾਣੈ = ਜਾਣਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਪ ਹੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰੋਜ਼ੀ ਦੇਇ = ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਅਥਵਾ ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪੇ = ਆਪ ਹੀ ਸਾਰੇ ਜੀਵਾਂ ਦੇ ਕਰਮਾਂ ਬਾਰੇ ਜਾਣੈ = ਜਾਣਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਪ ਹੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਫਲ ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਅਥਵਾ ਆਪੇ ਜਾਣੈ = ਆਪ ਹੀ ਪ੍ਰਬੁੱਧ ਚੇਤਨ ਸਤਿਗੁਰੂ ਰੂਪ ਹੋ ਕੇ ਸਰੂਪ ਤਾਈਂ ਜਾਣਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਆਪੇ ਦੇਇ = ਆਪ ਹੀ ਅਪ੍ਰਬੁੱਧ ਚੇਤਨ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਗਿਆਨ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਅਥਵਾ ਆਪੇ ਜਾਣੈ = ਸਤਿਗੁਰੂ ਰੂਪ ਹੋ ਕੇ ਆਪ ਤੂੰ ਪਦ ਦੇ ਲਖ ਅਰਥ ਨੂੰ ਜਾਣਦੇ ਹਨ ਤੇ ਆਪੇ ਦੇਇ = ਆਪ ਹੀ ਤੱਤ ਪਦ ਦੇ ਲਖ ਅਰਥ ਦਾ ਬੋਧ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ।

### ਆਖਹਿ ਸਿ; ਭਿ ਕੇਈ ਕੇਇ॥

ਜਿਹੜੇ ਗੁਰਮੁਖ ਹਨ, ਇਹ ਆਖਹਿ = ਆਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਪ੍ਰਭੂ ਜੀਵਾਂ ਨੂੰ ਕਰਮਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਦੁੱਖ ਸੁੱਖ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਸਿ = ਉਹ ਭਿ = ਬਹੁੜੋ (ਫੇਰ) ਕੇਈ ਕੇਇ = ਕੋਈ ਕੋਈ ਹਨ ਅਥਵਾ ਜਿਹੜੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਖਹਿ ਆਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਸਿ = ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਤ੍ਵੰ ਪਦ ਦਾ ਲਖ ਅਰਥ ਰੂਪ ਵੀ ਆਪ ਹੈ ਅਤੇ ਭਿ = ਬਹੁੜੋ ਤੱਤ ਪਦ ਲੱਖ ਅਰਥ ਰੂਪ ਆਪ ਹੀ ਹੈ। ਉਹ ਗੁਰਮੁਖ ਜਨ ਕੇਈ ਕੇਇ = ਕੋਈ ਕੋਈ ਹਨ ਭਾਵ ਵਿਰਲੇ ਹੀ ਹਨ। ਜੈਸਾ ਕਿ –

ਕੋਟਨ ਮੈ ਨਾਨਕ ਕੋਉ ਨਾਰਾਇਨ ਜਿਹ ਚੀਤਿ॥

ਅੰਗ – *੧੪੨੭* 

# ਜਿਸਨੋ ਬਖਸੇ; ਸਿਫਤਿ ਸਾਲਾਹ॥

ਉਹ ਪ੍ਰਭੂ ਜਿਸ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੀ ਸਿਫਤਿ = ਸਾਲਾਹਨਾ ਬਖਸੇ = ਬਖਸ਼ਦਾ ਹੈ, ਭਾਵ ਸਿਫਤਿ = ਇਕੱਲਿਆਂ ਬੈਠ ਕੇ ਭਗਤੀ ਕਰਨੀ ਅਤੇ ਸਾਲਾਹ = ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਮਿਲ ਕੇ ਜਸ ਕਰਨਾ ਬਖਸ਼ਦਾ ਹੈ ਵਾ: ਸਿਫਤਿ ਸਾਲਾਹ = ਕੀਰਤਨ ਭਗਤੀ ਬਖਸ਼ਦਾ ਹੈ ਭਾਵ ਉਹ ਸਿਫਤਿ ਪ੍ਰਭੂ (ਸਿਫਤਾਂ ਦਾ ਮਾਲਕ) ਜਿਸਨੋ ਵੀ ਆਪਣੀ ਸਾਲਾਹ = ਸਲਾਹਨਾ ਬਖਸੇ - ਬਖਸ਼ਦਾ ਹੈ।

# ਨਾਨਕ; ਪਾਤਿਸਾਹੀ ਪਾਤਿਸਾਹੁ॥

ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਫੁਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ ਕਿ ਉਹ ਪੁਰਸ਼ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹਾਂ (ਬਾਕੀ ਪੰਨਾ 61 'ਤੇ)

# ਬਾਲਮ ਸਾਖੀਆਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ

(ਬੱਚਿਆਂ ਲਈ ਵਿਸ਼ੇਸ਼)

ਡਾ. ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ

#### ਅਚੱਲ ਵਟਾਲੇ ਵਿਚ ਸਿੱਧਾਂ ਨਾਲ ਗੋਸ਼ਟ

ਅਚੱਲ ਵਟਾਲੇ ਵਿਚ ਸ਼ਿਵਰਾਤਰੀ ਦੇ ਮੇਲੇ ਤੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸਿੱਧਾਂ ਦਾ ਇਕੱਠ ਹੁੰਦਾ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਵੀ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਤੋਂ ਉਚੇਚਾ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਿੱਧਾਂ ਨੂੰ ਰਾਹੇ ਪਾਣ ਲਈ ਅਚੱਲ ਵਟਾਲੇ ਮੇਲੇ ਤੇ ਪਹੁੰਚ ਗਏ ਤੇ ਬਾਹਰਵਾਰ ਇਕ ਖੁੱਲ੍ਹੀ ਥਾਂ ਰੁਖਾਂ ਹੇਠ ਡੇਰਾ ਲਾ ਕੇ ਕੀਰਤਨ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਮਰਦਾਨੇ ਤੋਂ ਛੁਟ ਅਜਿੱਤਾ ਵੀ ਇਸ ਸਮੇਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਨਾਲ ਸੀ। ਮੇਲਾ ਭਰਨ ਲੱਗਾ ਤਾਂ ਜਿਹੜਾ ਵੀ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣੇ, ਉਹਦਾ ਜੀਅ ਉਥੋਂ ਹਿੱਲਣ ਨੂੰ ਹੀ ਨਾ ਕਰੇ। ਸਿੱਧ ਗ੍ਰਹਿਸਥ ਦੀ ਨਿੰਦਾ ਕਰਦੇ ਸਨ ਤੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਕਰਾਮਾਤੀ ਹੋਣ ਦਾ ਡਰ ਦੇ ਕੇ ਜਾਂ ਸਰਾਪ ਦਾ ਭੈ ਦੇ ਕੇ ਠੱਗਦੇ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਇਸ ਦੇ ਉਲਟ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਸਭ ਨੂੰ ਦਸਿਆ ਕਿ ਘਰ ਬਾਰ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦਿਆਂ, ਕਾਰ-ਵਿਹਾਰ ਕਰਦਿਆਂ ਤੇ ਪਰਿਵਾਰਕ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਹੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ ਨਾਮ ਸਿਮਰਨ ਤੇ ਨੇਕ ਕਮਾਈ ਨਾਲ ਮੁਕਤੀ ਪਾਈ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਜੋਗੀਆਂ ਨੇ ਇਕ ਰਾਸਧਾਰੀਏ ਦਾ ਲੋਟਾ ਲੁਕਾ ਦਿਤਾ ਤੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਜੇ ਨਾਨਕ ਜਾਣੀ ਜਾਣ ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ ਲੋਟਾ ਲੱਭ ਦੇਵੇ। ਜਦ ਗੁਰੂ ਜੀ ਤਕ ਗੱਲ ਪਹੁੰਚੀ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲੋਟਾ ਲੱਭ ਦਿਤਾ। ਇਸ ਨਾਲ ਸਿੱਧ ਹੋਰ ਗੁੱਸੇ ਵਿਚ ਆ ਗਏ ਕਿਉਂਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਰਾਮਾਤ ਫਿੱਕੀ ਪੈ ਗਈ ਸੀ। ਸਿੱਧ ਇਕੱਠੇ ਹੋ ਕੇ ਬਹਿਸ ਕਰਨ ਲਈ ਆ ਗਏ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆ ਕੇ ਸਵਾਲ ਕੀਤਾ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਸਾਧੂ ਭੇਸ ਧਾਰਨ ਕਰਕੇ ਮੁੜ ਸੰਸਾਰੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕਿਉਂ ਕੀਤਾ? ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਉਤਰ ਦਿਤਾ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਸੰਸਾਰੀਆਂ ਦੇ ਘਰ ਜੰਮ ਕੇ, ਫਿਰ ਸੰਸਾਰੀ ਜੀਵਨ ਤਿਆਗ ਕੇ ਸੰਸਾਰੀਆਂ ਦੇ ਘਰੋਂ ਆਟਾ ਦਾਣਾ ਮੰਗਣ ਕਿਉਂ ਜਾਂਦੇ ਹੋ? ਸੰਸਾਰੀਆਂ ਆਸਰੇ ਜੀਵਨ ਗੁਜ਼ਾਰਦੇ, ਉਸ ਜੀਵਨ ਵਿਰੁੱਧ ਨਫਰਤ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਿਉਂ ਕਰਦੇ ਹੋ?

ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਸਿੱਧਾਂ ਨਾਲ ਗੋਸ਼ਟ ਬੜੀ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਹਰ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਦਾ ਅਤਿ ਢੁਕਵਾਂ ਉਤਰ ਦਿਤਾ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਜੋ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਕੀਤੇ, ਉਹ ਇਕ ਦਾ ਵੀ ਸ਼ੰਤੋਸ਼ਜਨਕ ਉਤਰ ਨਾ ਦੇ ਸਕੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਨੇ ਸਿੱਧਾਂ ਦੀ ਗਲਤ ਸੋਚਣੀ, ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਡਰਾਵੇ ਦੇਣ ਦੀ ਨੀਤੀ ਦਾ ਅਜੇਹਾ ਪਾਜ ਉਘੇੜਿਆ ਕਿ ਕਈ ਸਿੱਧ ਉਸੇ ਵੇਲੇ ਆਪਣਾ ਰਾਹ ਛੱਡ ਕੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਦਸੇ ਰਾਹ ਦੇ ਪਾਂਧੀ ਬਣ ਗਏ।

ਗੁਰੂ ਜੀ ਜਾਣਦੇ ਸਨ ਕਿ ਸਿੱਧ ਲੋਕ ਜੇ ਕਰ ਠੀਕ ਜੀਵਨ-ਮਾਰਗ ਤੇ ਤੁਰ ਪੈਣ ਤਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪਿੱਛੇ ਲੱਗਣ ਵਾਲੀ ਲੋਕਾਈ ਦਾ ਸਧਾਰ ਆਪੇ ਹੋ ਜਾਏਗਾ।

# ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਮੁਲਤਾਨ ਜਾ ਪਹੁੰਚੇ

ਅਚੱਲ ਵਟਾਲੇ ਦੇ ਮੇਲੇ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਮੁਲਤਾਨ ਜਾ ਪਹੁੰਚੇ। ਮੁਲਤਾਨ ਉਸ ਜ਼ਮਾਨੇ ਵਿਚ ਪੀਰਾਂ ਫਕੀਰਾਂ ਦਾ ਗੜ੍ਹ ਸੀ ਤੇ ਉਹ ਸਾਰੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਆਉਣਾ ਸੁਣ ਕੇ ਘਬਰਾ ਗਏ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਮੀਟਿੰਗ ਕੀਤੀ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਰੋਕਣ ਲਈ ਇਕ ਤਰੀਕਾ ਕੱਢਿਆ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਇਕ ਪੜਾਅ ਅੱਗੇ ਆ ਕੇ ਦੁੱਧ ਦਾ ਨੱਕੋ ਨੱਕ ਭਰਿਆ ਕਟੋਰਾ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਜਿਸ ਦਾ ਅਰਥ ਸੀ ਕਿ ਮੁਲਤਾਨ ਪੀਰਾਂ ਫਕੀਰਾਂ ਨਾਲ ਭਰਿਆ ਪਿਆ ਹੈ, ਇਥੇ ਤੁਹਾਡੀ ਸਮਾਈ ਨਹੀਂ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਚੰਬੇਲੀ ਦਾ ਫੁੱਲ ਲੈ ਕੇ ਕਟੋਰੇ ਵਿਚ ਦੁੱਧ ਉਤੇ ਰੱਖ ਦਿਤਾ। ਭਾਵ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨੱਕੋ ਨੱਕ ਭਰੇ ਦੁੱਧ ਦੇ ਕਟੋਰੇ ਵਿਚ ਚੰਬੇਲੀ ਦੇ ਫੁੱਲ ਦੀ ਸਮਾਈ ਹੋ ਗਈ ਹੈ, ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਸੀਂ ਪੀਰਾਂ ਫਕੀਰਾਂ ਨਾਲ ਭਰੇ ਮੁਲਤਾਨ ਵਿਚ ਰਹਿ ਸਕਦੇ ਹਾਂ।

ਮੁਲਤਾਨ ਵਿਚ ਵੀ ਪੀਰਾਂ ਫਕੀਰਾਂ ਦੀ ਗਲਤ ਸੋਚ ਨੂੰ ਨਰੋਈ ਸੇਧ ਦੇ ਕੇ ਗੁਰੂ ਨੀ ਨੇ ਅਸਲੀ ਤੇ ਨਰੋਈ ਜੀਵਨ ਜਾਚ ਸਿਖਾਈ। ਇਥੇ ਵੀ ਸਿੱਧਾਂ ਵਾਂਗ ਪੀਰਾਂ ਫਕੀਰਾਂ ਨੂੰ ਪਾਖੰਡ ਤੇ ਝੂਠ ਦਾ ਰਾਹ ਛੱਡਣ ਦੀ ਪ੍ਰੇਰਣਾ ਕੀਤੀ।

### ਜਦ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਆਏ

ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਪਿੰਡ ਖਡੂਰ ਵਿਚ ਕਾਫੀ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਆ ਕੇ ਰਹਿ ਰਹੇ ਸਨ। ਹਰ ਸਾਲ ਦੇਵੀ ਦੀ ਯਾਤਰਾ ਤੇ ਸਾਥੀਆਂ ਨਾਲ ਜਾਂਦੇ ਸਨ ਪਰ ਮਨ ਨੂੰ ਸ਼ਾਂਤੀ ਤੇ ਸੰਤੁਸ਼ਟਤਾ ਨਹੀਂ ਸੀ ਮਿਲ ਰਹੀ। ਇਕ ਦਿਨ ਕਿਸੇ ਸਿੱਖ ਤੋਂ ਬਾਣੀ ਸੁਣ ਕੇ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਥਾਂ ਟਿਕਾਣਾ ਪੁਛ ਕੇ ਦਰਸ਼ਨ ਲਈ ਤਿਆਰ ਹੋ ਗਏ। ਸਾਥੀ ਦੇਵੀ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨਾਂ ਨੂੰ ਜਾ ਰਹੇ ਸਨ। ਰਾਹ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅੱਗੇ ਤੋਰ ਕੇ ਆਪ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਆ ਗਏ। ਆਪ ਨਗਰ ਦੇ ਅੰਦਰ ਘੋੜੇ ਤੇ ਚੜ੍ਹੇ ਆ ਦਾਖਲ ਹੋਏ।

ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਦੀ ਖਿੱਚ ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਉਠ ਕੇ ਗਲ੍ਹੀ ਵਿਚ ਅੱਗੇ ਆ ਮਿਲੇ। ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਹੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਪਤਾ ਪੁਛਿਆ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਮੇਰੇ ਪਿਛੇ-ਪਿਛੇ ਚਲੇ ਆਉ। ਜਦ ਧਰਮਸਾਲ ਪਾਸ ਪਹੁੰਚੇ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੂਜੇ ਪਾਸਿਉਂ ਅੰਦਰ ਲੰਘ ਗਏ। ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਘੋੜਾ ਬਾਹਰ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਜਦ ਅੰਦਰ ਆਏ ਤੇ ਆਉਂਦਿਆਂ ਮੱਥਾਂ ਟੇਕਿਆ ਤਾਂ ਮਨ ਨੂੰ ਅਜੇਹਾ ਸੁਖ ਤੇ ਸ਼ਾਂਤੀ ਅਨੁਭਵ ਹੋਈ ਕਿ ਮੱਥਾ ਚੁੱਕਣ ਨੂੰ ਜੀਅ ਹੀ ਨਾ ਕਰੇ। ਜਦੋਂ ਦੇਖਿਆ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਤਾਂ ਆਪ ਮੈਨੂੰ ਅੱਗੇ ਹੋ ਕੇ ਲੈਣ ਗਏ ਸਨ ਤਾਂ ਖਿਮਾ ਦੀ ਜਾਚਨਾ ਕੀਤੀ ਕਿ ਮੈਂ ਘੋੜੇ ਤੇ ਚੜ੍ਹਿਆ ਆਇਆ ਹਾਂ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਪੈਦਲ ਨਾਲ ਤੁਰਦੇ ਰਹੇ ਹਨ।

ਇਸ ਪਹਿਲੀ ਮਿਲਣੀ ਵਿਚ ਹੀ ਇਥੇ ਜੋਗੇ ਹੋ ਗਏ। ਸਾਥੀਆਂ ਨੂੰ ਦੇਵੀ ਯਾਤਰਾ ਲਈ ਤੋਰ ਦਿਤਾ ਸੀ ਤੇ ਆਪ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਹੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਪਾਸ ਰਹਿਣ ਲਗ ਪਏ। ਕਾਫੀ ਦਿਨਾਂ ਪਿਛੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਆਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ ਕਿ ਆਪਣੇ ਪਰਿਵਾਰ ਪਾਸ ਖਡੂਰ ਜਾਉ। ਉਹ ਉਡੀਕ ਰਹੇ ਹਨ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਆਪਣੇ ਫਰਜ਼ ਨੂੰ ਵੀ ਪੂਰਾ ਕਰੋ। ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਖਡੂਰ ਆ ਗਏ ਪਰ ਹਰ ਵੇਲੇ ਧਿਆਨ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਚ ਹੀ ਲੱਗਾ ਰਹੇ। ਪਰਿਵਾਰ ਦੀਆਂ ਲੋੜਾਂ ਪੂਰੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸੁਖ਼ ਆਰਾਮ ਦਾ ਪ੍ਰਬੰਧ ਕੀਤਾ। ਘਰ ਪਹਾੜੀ ਲੂਣ ਕਾਫੀ ਮਾਤਰਾ ਵਿਚ ਪਿਆ ਸੀ ਉਹ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦੇ ਲੰਗਰ ਲਈ ਚੁੱਕ ਕੇ ਤੁਰ ਪਏ। ਸੱਜਣਾ ਮਿੱਤਰਾਂ ਨੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਘੋੜਾ ਲੈ ਜਾਉ ਜਾਂ ਲੂਣ ਚੁੱਕਣ ਲਈ ਕੋਈ ਨੌਕਰ ਲੈ ਜਾਉ ਪਰ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੇ ਕਿਹਾ, ਮੈਨੂੰ ਆਪ ਸਿਰ ਤੇ ਚੁੱਕ ਕੇ ਲਿਜਾਣ ਵਿਚ ਅਨੰਦ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਪਹੁੰਚ ਕੇ ਮਾਤਾ ਸੁਲੱਖਣੀ ਜੀ ਦੇ ਹਵਾਲੇ ਉਹ ਲੂਣ ਦੀ ਪੰਡ ਕੀਤੀ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਉਸ ਸਮੇਂ ਖੇਤਾਂ ਵਿਚ ਕੰਮ ਕਰਵਾ ਰਹੇ ਸਨ। ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਝੱਟਪਟ ਘਰ ਤੋਂ ਖੇਤਾਂ ਵਿਚ ਜਾ ਪਹੁੰਚੇ। ਝੋਨੇ ਦੇ ਖੇਤ ਵਿਚੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਤੇ ਸਿੱਖ ਘਾਹ ਪੁੱਟ ਰਹੇ ਸਨ। ਲਹਿਣ ਜੀ ਵੀ ਨਾਲ ਲਗ ਪਏ। ਜੋ ਘਾਹ ਪੁੱਟਿਆ ਉਹ ਗਿੱਲੀ ਪੰਡ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੂੰ ਚੁਕਾ ਦਿਤਾ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਧੰਨਭਾਗ ਸਮਝ ਕੇ ਉਹ ਪਾਣੀ ਮਿਟੀ ਚੌਂਦਾ ਘਾਹ ਚੁੱਕ ਕੇ ਘਰ ਲੈ ਆਂਦਾ ਤੇ ਡੰਗਰਾਂ ਨੂੰ ਪਾ ਦਿਤਾ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸੋਹਣੇ ਵਧੀਆ ਕੱਪੜੇ ਚਿੱਕੜ ਦੀਆਂ ਛਿੱਟਾਂ ਪੈਣ ਨਾਲ ਖਰਾਬ ਹੋ ਗਏ। ਮਾਤਾ ਸੁਲੱਖਣੀ ਜੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਕਿਹਾ, ''ਇਹ ਪੁਰਖ ਬੜੀ ਦੂਰੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਲੂਣ ਦੀ ਪੰਡ ਚੁੱਕ ਕੇ ਲਿਆਇਆ ਸੀ ਤੇ ਹੁਣ ਤੁਸੀਂ ਘਾਹ ਦੀ ਪੰਡ ਚੁਕਾ ਦਿਤੀ। ਇਹ ਖਿਆਲ ਹੀ ਨਹੀਂ ਜੇ ਕੀਤਾ ਕਿ ਇਹਦੇ ਕੱਪੜੇ ਖਰਾਬ ਹੋ ਜਾਣਗੇ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਮੁਸਕਰਾਂਦਿਆਂ ਉਤਰ ਦਿਤਾ – 'ਘਾਹ ਦੀ ਪੰਡ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਦੀਨ ਦੁਨੀ ਦਾ ਛੱਤਰ ਝੁਲਦਾ ਸੀ। ਇਹ ਚਿੱਕੜ ਦੇ ਛਿੱਟੇ ਨਹੀਂ, ਕਪੜਿਆਂ ਤੇ ਕੇਸਰ ਪਿਆ ਹੈ।'

ਪਹਿਲੀ ਮਿਲਣੀ ਸਮੇਂ ਵੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਨੇ ਕੁਝ ਭਾਵ ਪੂਰਨ ਸ਼ਬਦ ਆਖੇ ਸਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਜਦ ਗਲੀ ਵਿਚ ਮਿਲਣ ਤੇ ਨਾਮ ਪੁਛਿਆ ਤਾਂ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੇ ਨਾਮ ਦਸਣ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਕਿਹਾ ਸੀ – 'ਤੂੰ ਲਹਿਣਾ ਤੇ ਅਸਾਂ ਤੇਰਾ ਦੇਣਾ।' ਨਾ ਉਦੋਂ ਕਿਸੇ ਅਰਥ ਸਮਝੇ ਤੇ ਨਾ ਹੀ ਹੁਣ ਘਾਹ ਦੀ ਪੰਡ ਚੁਕਦੇ ਆਖੇ ਬਚਨਾਂ ਦਾ ਭਾਵ ਸਮਝ ਆਇਆ। ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੇ ਕਈ ਸਾਲ ਪੂਰਨ ਪ੍ਰੇਮ ਨਾਲ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਰਹਿ ਕੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਸਿਮਰਨ ਕੀਤਾ। ਪ੍ਰੇਮ ਦੇ ਰੰਗ ਵਿਚ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਰੰਗੇ ਗਏ। ਕਾਮ, ਕੋਧ, ਲੋਭ, ਮੋਹ ਤੇ ਹੰਕਾਰ ਖਤਮ ਹੋ ਗਿਆ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਨੇ ਪ੍ਰੀਖਿਆ ਦੇ ਕਈ ਪਰਚੇ ਪਾਏ। ਇੱਕ ਰੁਖ ਨੂੰ ਝੰਜੋੜ ਕੇ ਉਥੋਂ ਲੰਗਰ ਲਈ ਰਾਸ਼ਨ ਲਿਆਉਣ ਲਈ ਆਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ। ਦੋਵੇਂ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੇ ਅਨਹੋਣੀ ਗੱਲ ਕਹਿ ਕੇ ਜਾਣ ਤੋਂ ਨਾਂਹ ਕਰ ਦਿਤੀ ਪਰ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਝੱਟ ਚਲੇ ਗਏ। ਇਕ ਵਾਰ ਮੁਰਦਾ ਖਾਣ ਲਈ ਆਖਿਆ। ਪੁੱਤਰਾਂ ਤੇ ਹੋਰ ਕਈ ਸਿੱਖਾਂ ਨੇ ਨਾਂਹ ਕਰ ਦਿਤੀ ਪਰ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੂੰ ਜਦ ਆਗਿਆ ਹੋਈ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੱਥ ਜੋੜ ਕੇ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਕਿਸ ਪਾਸਿਉਂ ਖਾਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਾਂ। ਹਰ ਪਰਖ ਸਮੇਂ ਕੇਵਲ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਹੀ ਪੂਰੇ ਉਤਰੇ।

ਅਖੀਰ ਇਕ ਦਿਨ, ਆਪਣੀ ਸੰਸਾਰ ਯਾਤਰਾ ਸੰਪੂਰਨ ਹੁੰਦੀ ਦੇਖ ਕੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਸਾਰਾ ਪਰਿਵਾਰ ਤੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਇਕੱਠੇ ਕੀਤਾ। ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਬੈਠਣ ਵਾਲੀ ਥਾਂ ਤੇ ਬਿਠਾਇਆ। ਪੰਜ ਪੈਸੇ ਤੇ ਨਾਰੀਅਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭੇਟ ਕਰਕੇ ਨਮਸਕਾਰ ਕੀਤਾ ਤੇ ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ ਨੂੰ ਆਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ ਕਿ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੂੰ ਗੁਰਿਆਈ ਦਾ ਤਿਲਕ ਲਾਉ। ਇਹ ਅੱਜ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਹੋ ਗਏ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਬਾਣੀ ਰਚਨਾ ਦੀ ਪੋਥੀ ਵੀ ਇਸ ਸਮੇਂ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਨੂੰ ਦੇ ਦਿਤੀ।

# ਜਦ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਏ

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਇਕ ਸਰੀਂਹ ਦੇ ਰੁਖ ਹੇਠ ਜਾ ਲੇਟੇ। ਮਾਤਾ ਜੀ, ਸਪੁੱਤਰ ਤੇ ਹੋਰ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਵੈਰਾਗ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲੱਗੀਆਂ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਆਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ ਕਿ ਕੀਰਤਨ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰੋ। ਕੀਰਤਨ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋਇਆ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਬਾਬੇ ਨੇ ਮੂੰਹ ਤੋਂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਕਹਿ ਕੇ, ਇਕ ਨਜ਼ਰ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਵਲ ਕਰਕੇ ਫਿਰ ਚਾਦਰ ਉਪਰ ਲੈ ਲਈ ਤੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾ ਗਏ।

ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਹਿੰਦੂ ਤੇ ਮੁਸਮਲਾਨ ਇਸ ਸਮੇਂ ਝਗੜਨ ਲਗ ਪਏ। ਪਹਿਲਾਂ ਵੀ ਇਕ ਵਾਰ ਗੁਰੂ ਬਾਬੇ ਸਾਮ੍ਹਣੇ ਅੰਤਮ ਸਸਕਾਰ ਜਾਂ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦੇ ਦਫਨਾਣ ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਆਈ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਮੇਰੇ ਪਿਛੋਂ ਮੇਰੀ ਦੇਹ ਤੇ ਸੱਜੇ ਤੇ ਖੱਬੇ ਫੁੱਲ ਰੱਖ ਦੇਣੇ। ਜਿਸ ਧਿਰ ਦੇ ਫੁੱਲ ਨਾ ਕੁਮਲਾਣ ਉਹ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸ਼ ਅਨੁਸਾਰ ਸਰੀਰ ਦੀ ਅੰਤਮ ਕਿਰਿਆ ਕਰ ਲੈਣ। ਇਹ ਫੁੱਲ ਰੱਖੇ ਗਏ ਪਰ ਦੂਜੇ ਦਿਨ ਤਕ ਦੋਹਾਂ ਧਿਰਾਂ ਦੇ ਫੁੱਲ ਖਿੜੇ ਰਹੇ। ਭਾਵ ਸੀ ਕਿ ਗੁਰੂ ਬਾਬਾ ਦੋਹਾਂ ਧਰਮਾਂ ਦਾ ਸਾਂਝਾ ਹੈ।

ਇੱਕ ਹੋਰ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਘਟਨਾ ਹੈ ਕਿ ਜਦ ਚਾਦਰ ਚੁੱਕੀ ਗਈ ਤਾਂ ਹੇਠੋਂ ਸਰੀਰ ਅਲੋਪ ਸੀ। ਉਹ ਚਾਦਰ ਅੱਧੀ-ਅਧੀ ਪਾੜ ਲਈ ਗਈ। ਹਿੰਦੂਆਂ ਸਸਕਾਰ ਕਰ ਲਿਆ ਤੇ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਨੇ ਕਬਰ ਪੁੱਟ ਕੇ ਚਾਦਰ ਦੱਬ ਲਈ। ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਸਥਾਨ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਚ ਅੱਜ ਤਕ ਕਾਇਮ ਹਨ।

# ਉਤਸ਼ਾਹ ਭਰਪੂਰ ਸਹਿਜ ਮਾਰਗ ਭਾਗ – ੨ (PATH OF FIRE AND LIGHT) Vol. II

ਡਾ. ਸਵਾਮੀ ਰਾਮ ਜੀ ਅਨਵਾਦਕ ਡਾ. ਤੇਜਿੰਦਰ ਮਲਹੋਤਰਾ

# ਅਧਿਆਇ ਦਸਵਾਂ ਕੰਡਲਨੀ ਦੇ ਚੱਕਰ

ਯੋਗ ਫਿਲਾਸਫੀ ਕਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਸਾਰਾ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਜਿਸ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਰਹਿੰਦੇ ਹਾਂ, ਇਹ ਨਿਰੋਲ ਚੇਤਨਾ ਦਾ ਹੀ ਪਸਾਰਾ ਹੈ। ਏਸ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਨੂੰ ਅਭਿਵਿਅੰਜਨ ਕਰਨ ਲਈ, ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਨਿਰੋਲ ਚੇਤਨਾ ਦੋ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਵੰਡੀ ਗਈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਇਕ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਦੂਸਰੀ ਅਧੂਰੀ ਹੈ, ਏਨਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਇੱਕ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਦੂਸਰੀ ਹੋ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀ। ਇਕ ਭਾਗ ਨਰ ਹੈ, ਜੋ ਕਿ ਡੂੰਘੀ ਮੈਡੀਟੇਸ਼ਨ ਵਿਚ ਲੀਨ ਹੈ, ਜਿਸ ਦਾ ਕੋਈ ਵਜੂਦ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਆਕਾਰ ਨਹੀਂ, ਚੇਤਨਾ, ਅਨੰਦ ਹੈ। ਇਸ ਭਾਗ ਨੂੰ ਸ਼ਿਵ (Shiva) ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਚੇਤਨਾ ਦਾ ਦੂਸਰਾ ਭਾਗ ਗਤੀਸ਼ੀਲ ਹੈ, ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲ ਹੈ, ਸਿਰਜਨਾਤਮਕ ਹੈ ਜਿਸਨੂੰ ਸ਼ਕਤੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਮਹਾਨ ਮਾਤਾ ਹੈ, ਉਤਮ ਮਾਂ ਹੈ, ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੀ ਮਾਂ ਹੈ, ਏਸੇ ਤੋਂ ਬਾਕੀ ਸਾਰੇ ਆਕਾਰ ਬਣਦੇ ਹਨ, ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਸ਼ਕਤੀ ਤੋਂ ਸਾਰੀਆਂ ਗੁੱਝੀਆਂ ਸੂਖਸ਼ਮ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਬਣਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਾਰੇ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਵਿਚ ਏਸੇ ਦਾ ਹੀ ਪਸਾਰਾ ਹੈ ਚਾਹੇ ਉਹ ਭੌਤਿਕ ਪਸਾਰਾ ਹੈ, ਜੀਵਨ ਹੈ, ਮਨ ਹੈ।

ਜਦੋਂ ਸ਼ਿਵ ਤੇ ਸ਼ਕਤੀ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਭਾਵ ਇਕ ਦੂਸਰੇ ਤੋਂ ਦੂਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਜਿੰਨਾਂ ਵਧ ਤੋਂ ਵਧ ਦੂਰ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਸ਼ਿਵ ਜਾਂ ਹੋਂਦ ਕਹਿ ਲਓ, ਇਸ ਦਾ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਦੇ ਪਸਾਰੇ ਨਾਲ ਕੋਈ ਸਬੰਧ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਦੂਸਰੇ ਪਾਸੇ ਸ਼ਕਤੀ ਭਾਵ ਸਿਰਜਨਾਤਮਕ ਸਿਧਾਂਤ ਸਦਾ ਬਦਲਦੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਰੁਝੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਏਥੇ ਇਕ ਰਹੱਸ ਹੈ। ਸ਼ਿਵ ਤੇ ਸ਼ਕਤੀ ਭਾਵੇਂ ਦੂਰ-ਦੂਰ ਹੋਣ, ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਇੱਕ ਹੀ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਭਾਵੇਂ ਇਕ ਬਰੀਕ ਧਾਗੇ ਦੀ ਡੋਰੀ ਨਾਲ ਬੰਨੇ ਹੋਣ ਪਰ ਇਕ ਹੀ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ।

ਮੈਡੀਟੇਸ਼ਨ ਦੀਆਂ ਬਹੁਤ ਸਾਰੀਆਂ ਸੰਪਰਦਾਇ ਦਸਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਮਨੁੱਖ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਇਕ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਹੀ ਹੈ। ਉਹ ਦਸਦੇ ਹਨ ਜੋ ਕੁਝ ਵੀ ਬਾਹਰ ਹੈ ਉਹ ਹੀ ਸਾਰਾ ਕੁਝ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਅੰਦਰ ਹੈ। ਅੰਦਰ ਦਾ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਚੱਕਰਾਂ ਦੇ ਹੀ ਆਲੇ-ਦੁਆਲੇ ਸੰਗਠਿਤ ਹੈ, ਚੱਕਰ ਜਿਹੜੇ ਕਿ ਚੇਤਨਾ ਦਾ ਕੇਂਦਰ ਹਨ, ਇਹ ਹੀ ਵਿਅਕਤੀਤਵ ਦੀਆਂ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਪਰਤਾਂ ਨੂੰ ਜੋੜਦੇ ਹਨ। ਤੁਹਾਡੀ ਰੀੜ ਦੀ ਹੱਡੀ ਇਕ ਖੰਭੇ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੈ। ਇਸੇ ਖੰਭੇ ਦੇ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਸੱਤ ਖਾਸ ਚੱਕਰ ਸਥਿਤ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਚੇਤਨਾ ਕਿਸੇ ਖਾਸ ਚੱਕਰ ਤੋਂ ਪਗਟ ਹੰਦੀ ਹੈ, ਉਸ ਦਾ ਨਤੀਜਾ

ਇਕ ਖਾਸ ਅਨੋਖਾ ਅਭਿਆਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਤੁਸੀਂ ਉਸ ਅਭਿਆਸ ਨਾਲ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਦੇਖਦੇ ਹੋ। ਸਭ ਤੋਂ ਉਪਰ ਦਾ 'ਸਹੰਸਰਾਰ' ਚੱਕਰ ਉਹ ਹੈ ਜਿਥੇ ਅਨੰਤ ਚੇਤਨਾ ਹੈ ਜਾਂ ਕਹਿ ਲਓ ਸ਼ਿਵ ਹੈ। ਤੁਹਾਡੀ ਰੀੜ ਦੀ ਹੱਡੀ ਦੇ ਬਿਲਕੁਲ ਥੱਲੇ ਜਿਥੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਥੇ ਇਕ ਕੁੰਡ ਹੈ ਜਿਸਨੂੰ 'ਕੁੰਡਾ' ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਕੁੰਡਾ ਹਮੇਸ਼ਾ ਹੀ ਇਕ ਤਿਕੋਣ ਖੱਡਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪੁਰਾਣੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ ਕੁੰਡਾ ਇਕ ਭਾਂਡਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ ਜਿਹੜਾ ਬਲੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਜਾਂ ਰਸਮੀ ਅਗਨੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਵਰਤਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਕੁੰਡੇ ਦੇ ਅੰਦਰ ਲਪੇਟੀ ਹੋਈ ਅਗਨੀ ਹੈ, ਅਗਨੀ ਸ਼ਾਂਤ ਹੈ, ਉਸ ਦੇ ਉਤੇ ਸੁਆਹ ਇਕੱਠੀ ਹੋਈ ਪਈ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਸਥਿਲ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਨਿਦ੍ਰਿਤ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਜੀਵ, ਮਨੁੱਖ, ਜੀਵ ਆਤਮਾ ਇਸ ਕਰਕੇ ਦੁੱਖ ਭੋਗ ਰਿਹਾ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਅਗਨੀ ਨਿੰਦ੍ਰਿਤ ਹੈ।

ਇਸ ਨਿੰਦ੍ਰਿਤ ਸ਼ਕਤੀ ਜਿਹੜੀ ਤੁਹਾਡੀ ਰੀੜ੍ਹ ਦੀ ਹੱਡੀ ਦੇ ਥੱਲੇ ਪਈ ਹੈ, ਇਸਨੂੰ ਕੁੰਡਲਨੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਕੁੰਡਲਨੀ ਤੁਹਾਡੇ ਸਰੀਰ ਦੀ ਇਕ ਸਥਿਰ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ, ਇਕ ਗਤੀਸ਼ੀਲ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ। ਇਸ ਕੁੰਡਲਨੀ ਵਿਚੋਂ ਬਹੁਤ ਹੀ ਥੋੜ੍ਹੀ ਜਿਹੀ ਸ਼ਕਤੀ ਬਾਹਰ ਨਿਕਲਦੀ ਹੈ ਜੋ ਕਿ ਸਰੀਰ ਨੂੰ, ਮਨ ਨੂੰ ਗਤੀਸ਼ੀਲ ਰਖਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਕ੍ਰਿਆਸ਼ੀਲ ਸ਼ਕਤੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਣ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਪ੍ਰਾਣ ਸ਼ਕਤੀ ਚੱਕਰਾਂ ਰਾਹੀਂ 72,000 ਨਾੜੀਆਂ ਰਾਹੀਂ, ਸਾਰੇ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਵੰਡੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਕੁੰਡਲਨੀ ਕੀ ਹੈ? ਇਹ ਨਿੰਦ੍ਰਿਤ ਕਿਉਂ ਹੈ? ਕੁੰਡਲਨੀ ਇਕ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਸ਼ਕਤੀ ਨੇ ਆਪਣਾ ਕੰਮ ਪੂਰਾ ਕਰ ਲਿਆ ਹੈ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਵਿਚ ਪਸਾਰਾ ਕਰ ਲਿਆ ਹੈ, ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਤੋਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰ ਲੈਂਦੀ ਹੈ, ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਸੁਆਮੀ ਤੋਂ ਦੂਰ ਕਰ ਲੈਂਦੀ ਹੈ। ਰੀੜ੍ਹ ਦੀ ਹੱਡੀ ਦੇ ਥੱਲੇ ਦੇ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚ ਉਹ ਆਰਾਮ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਸਨੂੰ ਕੁੰਡਲਨੀ ਸ਼ਕਤੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਸਤੀ ਹੋਈ ਸ਼ਕਤੀ।

ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਕੁੰਡਲਨੀ ਬਹੁਤ ਮਹਾਨ ਤੇਜਵਾਨ ਅਗਨੀ ਹੈ ਕਸ਼ਤੀ ਹੈ ਇਹ ਰੀੜ ਦੀ ਹੱਡੀ ਦੇ ਥੱਲੇ ਸ਼ਕਤੀ ਦਾ ਕੇਂਦਰ ਹੈ, ਇਸਨੂੰ 'ਮੂਲਾਧਾਰ' ਚੱਕਰ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜੇਕਰ ਕੁੰਡਲਨੀ ਸ਼ਕਤੀ ਉਪਰ ਵਲ ਵਹਿਣ ਲਗ ਜਾਵੇ, ਵੱਖ–ਵੱਖ ਚੱਕਰਾਂ ਤੋਂ ਹੁੰਦੀ ਹੋਈ ਉਪਰ ਚਲੀ ਜਾਏ, ਇਸਨੂੰ ਕੁੰਡਲਨੀ ਜਾਗਰਣ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਸਨੂੰ ਕੁੰਡਲਨੀ ਦੀ ਅਰੋਹੀ ਅਧਿਆਤਮਕ ਸ਼ਕਤੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਇਸ ਅਰੋਹੀ ਨੂੰ ਅਵਰੋਹੀ ਕ੍ਰਿਆ ਜੋ ਕਿ ਇੰਦ੍ਰੀਆਂ ਤੋਂ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਉਹ ਇਸ ਨੂੰ ਸੰਤੁਲਤ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ।

ਕੁੰਡਲਨੀ ਦਾ ਮੌਲਿਕ ਸੁਭਾਅ ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਦੂਸਰੇ ਚੱਕਰ ਤੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਉਹ ਹੈ 'ਸਵਾਧਿਸ਼ਠਾਨ' ਚੱਕਰ। 'ਸਵਾਸ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਆਪਣਾ 'ਸਥਾਨ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਜਗ੍ਹਾ। ਇਕ ਛੋਟੀ ਜਿਹੀ ਬੱਚੀ ਕੁੰਡਲਨੀ ਆਪਣੇ ਘਰ ਵਿਚ ਬੈਠੀ, ਪਰ ਇੰਦ੍ਰੀਆਂ ਦੇ ਵਸ ਪੈ ਕੇ, ਇੰਦ੍ਰੀਆਂ ਦੀ ਮਦਰਾ ਪੀ ਕੇ ਉਹ ਆਪਣਾ ਘਰ ਗੁਆ ਬੈਠੀ, ਹੁਣ ਉਹ ਮੁੜ ਕੇ ਜਾਣ ਨੂੰ ਤਿਆਰ ਹੀ ਨਹੀਂ। ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕੁੰਡਲਨੀ ਆਪਣੀ ਹੀ ਸਿਰਜਨਾ ਦੇ ਨਸ਼ੇ ਵਿਚ ਆ ਗਈ ਹੈ ਤੇ ਮੂਲਧਾਰਾ ਚੱਕਰ ਵਿਚ ਫਸ ਗਈ ਹੈ ਜਿੱਥੇ ਹੁਣ ਉਹ ਸੁੱਤੀ ਪਈ ਹੈ। ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਹਰ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਅੰਦਰ ਅਧਿਆਤਮਕ ਭੁੱਖ ਹੈ, ਪਰ ਹਰ ਮਨੁੱਖ ਭੋਗਾਂ ਦੇ ਨਸ਼ਿਆਂ ਵਿਚ ਲਿਪਟਿਆ ਪਿਆ ਹੈ। ਇਹ ਹੀ ਕਾਰਣ ਹੈ ਜੀਵ ਆਤਮਾ ਅਧਿਆਤਮਕ ਸ਼ਕਤੀ ਨਹੀਂ ਵਰਤ ਸਕਦੀ। ਇਹ ਹੀ ਕਾਰਣ ਹੈ ਮਨੁੱਖ ਕਰੂਰ ਬਣ ਗਿਆ ਹੈ, ਕਠੋਰ ਬਣ ਗਿਆ ਹੈ।

ਪਰ ਜਦੋਂ ਵੀ ਜੀਵ ਕੁੰਡਲਨੀ ਸ਼ਕਤੀ ਬਾਰੇ ਗਿਆਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈ, ਇਹ ਬਹੁਤ ਉਤਮ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਇਸ ਸ਼ਕਤੀ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਨਾਲ ਜੀਵ ਆਤਮਾ ਪਰਮ ਸ਼ਿਵ ਚੇਤਨਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਿਵ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਅਰਥ ਹਨ ਇਲਾਹੀ, ਰੱਬੀ, ਅੰਗ੍ਰੇਜ਼ੀ ਵਿਚ 'shiv' ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਭਾਵ ਮੁਰਦਾ। ਸ਼ਕਤੀ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾ 'I' ਨਾਲ ਹੈ। 'I' ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਕੋਈ ਸ਼ਕਤੀ ਨਹੀਂ।

ਤੁਹਾਡੀ ਹਰ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਹੋਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ ਕੁੰਡਲਨੀ ਜਾਗ੍ਰਣ ਕਰੋ, ਉਸ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨੂੰ ਸ਼ਿਵ ਨਾਲ ਭਾਵ ਇਲਾਹੀ ਨਾਲ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਨਾਲ ਮੇਲ ਕਰਾ ਦਿਓ। ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਕੁੰਡਲਨੀ ਜਾਗ੍ਰਣ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹੋ, ਉਸ ਨੂੰ ਉਸ ਦੇ ਘਰ ਲੈ ਜਾਂਦੇ ਹੋ, ਫੇਰ ਤੁਸੀਂ ਉਸ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਉਸ ਦੀ ਚਮਕਦੀ ਰੋਸ਼ਨੀ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਕਰਦੇ ਹੋ। ਉਸ ਤੋਂ ਪਿਛੋਂ ਤੁਹਾਨੂੰ ਹੋਰ ਕੋਈ ਚੀਜ਼ ਸੋਹਣੀ ਨਹੀਂ ਲਗਦੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਰਾ ਸੋਹਣਾਪਣ ਉਸ ਤੋਂ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਤੁਸੀਂ ਸਹੁਪਣ ਦਾ ਸਰੋਤ ਲੱਭ ਲਿਆ ਹੈ। ਕੁੰਡਲਨੀ ਦਾ ਅਧਿਆਤਮਕ ਅਨੰਦ ਐਨਾ ਹੈ ਕਿ ਜਦੋਂ ਇਕ ਵਾਰੀ ਤੁਸੀਂ ਪੀ ਲੈਂਦੇ ਹੋ, ਤੁਹਾਨੂੰ ਖੁਮਾਰੀ ਚੜ੍ਹ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤੇ ਸਦਾ ਚੜ੍ਹੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਪਰ ਅਜੇ ਤੁਸੀਂ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਨਸ਼ੇ ਵਿਚ ਹੋ, ਬਾਹਰੀ ਸੰਸਾਰ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਪਦਾਰਥਵਾਦ, ਭੌਤਿਕਵਾਦ ਵਿਚ ਲਪੇਟ ਕੇ ਉਸ ਦੇ ਨਸ਼ੇ ਵਿਚ ਲੈ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਅੱਜ ਦੀ ਆਰਥਕਤਾ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਪਦਾਰਥਵਾਦੀ ਬਣਾ ਦਿੰਦੀ ਹੈ, ਏਥੋਂ ਤਕ ਕਿ ਜੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲ ਥੋੜ੍ਹਾ ਘੱਟ ਪੈਸਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਉਹ ਹੋਰ ਕੰਮ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਹੋਰ ਪੈਸਾ ਕਮਾਉਂਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਜੋ ਉਹ ਹੋਰ ਵੱਡੇ ਅਮੀਰ ਬਣ ਸਕਣ, ਉਹ ਮੁਕਾਬਲੇ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਹੋਰ ਆਪਣਾ ਰਹਿਣ ਸਹਿਣ ਚੰਗਾ, ਉਚਾ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਆਪਣਾ ਮੇਲ ਜੋਲ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਜਿਹੜੇ ਵਧੇਰੇ ਸਫਲ ਹਨ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਉੱਚਾ ਚੰਗਾ ਸਥਾਨ ਰਖਦੇ ਹਨ, ਜੇਕਰ ਤੁਸੀਂ ਇਕ ਵਾਰੀ ਇਸ ਮੁਕਾਬਲੇ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੇ ਹੋ, ਫੇਰ ਉਸ ਦਾ ਕੋਈ ਅੰਤ ਨਹੀਂ, ਤੁਸੀਂ ਫੇਰ ਉਸ

ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਨਹੀਂ ਨਿਕਲ ਸਕਦੇ।

ਤੁਹਾਨੂੰ ਇਸ ਚੱਕਰ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਫਸਣਾ ਚਾਹੀਦਾ, ਇਸ ਮਨਮੋਹਕ, ਲੋਭਾਇਮਾਨ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਸ਼ਕਤੀ ਪ੍ਰੈ ਨਹੀਂ ਕਰਨੀ ਚਾਹੀਦੀ, ਸ਼ਕਤੀ ਭੌਤਿਕ ਤੱਤ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਭੌਤਿਕ ਤੱਤ ਸ਼ਕਤੀ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਇਥੇ ਸ਼ਕਤੀ ਜਿਵੇਂ ਕੇ ਇਲੈਕਟ੍ਰਾਨ ਹਨ, ਇਹ ਇਕ ਖਾਸ ਦਿਸ਼ਾ ਵਿਚ ਚਲ ਰਹੇ ਹਨ। ਤੁਸੀਂ ਉਸ ਦਿਸ਼ਾ ਨੂੰ ਬਦਲ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ। ਤੁਹਾਨੂੰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਰਹਿਣਾ ਸਿੱਖਣਾ ਪਵੇਗਾ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਗਤਿ ਤੋਂ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਨਾ ਹੋਵੋ, ਤਾਂ ਹੀ ਤੁਸੀਂ ਅਗਲੀ ਪੌੜੀ ਚੜ੍ਹ ਸਕੋਗੇ।

ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਅਗਲੀ ਸੀਮਾ ਤੇ ਪਹੁੰਚਦੇ ਹੋ, ਉਹ ਤੁਸੀਂ ਮੈਡੀਟੇਸ਼ਨ ਰਾਹੀਂ ਹੀ ਪਹੁੰਚਦੇ ਹੋ। ਅਧਿਆਤਮਕ ਚੇਤਨਾ ਵਧਾਉਣ ਦਾ ਹੋਰ ਕੋਈ ਰਸਤਾ ਨਹੀਂ ਕੇਵਲ ਤੇ ਕੇਵਲ ਇਕ ਮੈਡੀਟੇਸ਼ਨ ਹੀ ਹੈ, ਤੀਬਰ ਸ਼ਰਧਾ ਠੀਕ ਕ੍ਰਿਆ, ਠੀਕ ਕੰਮ। ਕੁੰਡਲਨੀ ਦੀ ਸਹਾਤਾ ਨਾਲ ਤੁਸੀਂ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਅਨੁਭਵ ਦੇਖੋਗੇ ਪਰ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾ ਕੰਮ ਤਾਂ ਕੁੰਡਲਨੀ ਜਾਗੁਣ ਕਰਨ ਦਾ ਹੈ, ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਲੋਕ ਤਾਂ ਅਚੇਤ ਹੀ ਸੁਤੇ ਹੀ ਕੁੰਡਲਨੀ ਜਾਗੁਣ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਯੋਗੀ ਚੇਤਨ ਹੋ ਕੇ ਹੀ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਵੱਡੇ-ਵੱਡੇ ਗਾਇਕ, ਨ੍ਰਿਤਕ, ਕਲਾਕਾਰ, ਸਰੋਤੇ, ਲਿਖਾਰੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਦੀ ਕੁੰਡਲਨੀ ਅਚੇਤ ਹੀ ਜਾਗੁਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗੁਣ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਅਕਤੀਗਤ ਗਿਆਨ ਜਾਂ ਚੇਤਨਾ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੇ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰੇਰਣਾ, ਪ੍ਰੋਸਾਹਿਤ ਇਕ ਗੁਣ ਇਕ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦਿਤੀ ਗਈ ਹੈ।

ਪਰੰਪਰਾਗਤ ਅਸੀਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਕੁੰਡਲਨੀ ਕੇਵਲ ਇਕ ਗੁਪਤ ਸ਼ਕਤੀ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਇਸ ਦੇ ਅੰਦਰ ਤਾਂ ਗੁਪਤ ਯਾਦਗਾਰਾਂ ਵੀ ਹਨ, ਵਿਅਕਤੀਗਤ ਯਾਦਾਂ ਤੇ ਦੂਸਰਿਆਂ ਸੰਬੰਧੀ ਵੀ। ਅੱਜ ਦੇ ਸਮੇਂ ਅਨੁਸਾਰ ਇਸ ਨੂੰ ਅਚੇਤ ਕਹਿ ਕੇ ਪ੍ਰਗਟਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਕਤੀ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਚੇਤੇ ਵੀ ਇਕ ਅਣਜਾਣੀ ਸ਼ਕਤੀ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇਖਿਆ ਜਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਅਚੇਤ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚਦੇ ਹੋ, ਤੁਸੀਂ ਸ਼ਕਤੀਵਾਨ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹੋ, ਸੂਝਵਾਨ ਅੰਤਰ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹੋ, ਸਿਰਜਨਾਾਤਮਕ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹੋ। ਇਹ ਸਭ ਕੁਝ ਕੁੰਡਲਨੀ ਦੀ ਗੁਪਤ ਸ਼ਕਤੀ ਰਾਹੀ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਹੜੇ ਇਹ ਅਧਿਆਤਮਕ ਸ਼ਕਤੀ ਨੂੰ ਗੁਪਤ ਤੋਂ ਪ੍ਰਤੱਖ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਨ ਉਹ ਪੂਰਨ ਤੌਰ ਤੇ ਵਿਅਕਤੀਤਵ ਦੇ ਰੂਪ ਪਰਿਵਰਤਨ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਨ।

ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਕੁੰਡਲਨੀ ਸ਼ਕਤੀ ਸਭ ਤੋਂ ਉਤਮ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਮਨੁੱਖ ਕੋਲ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਤੁਸੀਂ ਸਰੀਰ ਛੱਡ ਵੀ ਜਾਂਦੇ ਹੋ ਇਹ ਸ਼ਕਤੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਸ਼ਕਤੀ ਦੁਆਰਾ, ਭਾਵ ਕੁੰਡਲਨੀ ਸ਼ਕਤੀ ਰਾਹੀਂ ਤੇ ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਨਾਲ, ਅਚੇਤ ਮਨ ਦੇ ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਨਾਲ ਤੁਹਾਨੂੰ ਦੂਸਰਾ ਸਰੀਰ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਭਾਵ ਦੂਜਾ ਜਨਮ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਬਿਲਕੁਲ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਤੁਸੀਂ ਹਰ ਨਵਾਂ ਦਿਨ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਦੇ ਹੋ,

ਅੱਠ ਘੰਟੇ ਦੀ ਮੌਤ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਤੁਸੀਂ ਨਵਾਂ ਦਿਨ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਦੇ ਹੋ, ਤੁਸੀਂ ਉਠਦੇ ਹੋ, ਮੁੜ ਜਨਮ ਲੈਂਦੇ ਹੋ, ਪਿਛਲੇ ਦਿਨ ਦਾ ਕੰਮ ਤੁਸੀਂ ਖਤਮ ਕਰਦੇ ਹੋ, ਬਹੁਤ ਸਾਰੀਆਂ ਚੀਜ਼ਾਂ ਹਨ ਜਿਹੜੀਆਂ ਤੁਸੀਂ ਕਰਦੇ ਹੋ ਪਰ ਜੇਕਰ ਤੁਸੀਂ ਕੇਵਲ ਦੁਨੀਆਵੀ ਕੰਮ ਹੀ ਕਰ ਰਹੇ ਹੋ, ਆਪਣੀ ਰੋਜ਼ੀ ਰੋਟੀ ਹੀ ਕਮਾ ਰਹੇ ਹੋ ਪਰ ਇਹ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦੇ, ਨਾ ਹੀ ਉਸ ਮਨੋਰਥ ਨੂੰ ਜਾਣ ਕੇ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦੇ ਹੋ, ਜਦੋਂ ਤਕ ਇਹ ਗੱਲ ਨਹੀਂ ਓਦੋਂ ਤਕ ਸੰਸਾਰਕ ਸਫਲਤਾ ਦਾ ਕੋਈ ਗਣ ਨਹੀਂ, ਕੋਈ ਫਾਇਦਾ ਨਹੀਂ। ਆਪਣੇ ਅਸਲੀ ਮੰਤਵ ਨੰ ਪਛਾਣੋ, ਉਸ ਨੂੰ ਜਾਣੋ, ਆਪਣਾ ਸਾਰਾ ਤਾਣ ਉਸ ਗੋਲ (ਮੰਤਵ) ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਤੇ ਲਗਾਓ। ਜੇਕਰ ਤੁਸੀਂ ਆਪਣੀ ਸੰਕਲਪ ਸ਼ਕਤੀ ਬਣਾ ਲਈ ਹੈ, ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਉਹ ਪਹਿਲੀ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ, ਆਪਣੇ ਮਨ ਨਾਲ ਗੱਲ ਕਰਨੀ ਸਿੱਖ ਲਈ ਹੈ, ਆਪਣੇ ਮਨ ਨੂੰ ਵਰਤਣਾ ਸਿੱਖ ਲਿਆ ਹੈ, ਤੁਸੀਂ ਇਹ ਸਭ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹੋ, ਕੁੰਡਲਨੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨਾਲ ਤਸੀਂ ਸਿਖਰ 'ਤੇ ਪਹੰਚ ਸਕਦੇ ਹੋ, ਸ਼ਿਵ ਦੇ ਨਿਵਾਸ ਸਥਾਨ ਤੇ ਪਹੰਚ ਸਕਦੇ ਹੋ, ਇਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਤੁਸੀਂ ਸਥਾਈ ਸ਼ਾਂਤੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਕੇ ਕਰੇ ਉਸ ਦਾ ਅਨਭਵ ਲੈ ਸਕਦੇ ਹੋ।

ਨੋਟ - ਪਰ ਗੁਰਮਤਿ ਦਾ ਮਾਰਗ ਹੋਰ ਹੈ।

(ਮੁੱਖ ਸੰਪਾਦਕ)

(ਪੰਨਾ 56 ਦੀ ਬਾਕੀ)

ਦਾ ਵੀ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜੈਸਾ ਕਿ – ਕੋਟਿ ਲਾਖ ਸਰਬ ਕੋ ਰਾਜਾ ਜਿਸੁ ਹਿਰਦੈ ਨਾਮੁ ਤੁਮਾਰਾ ॥ ਅੰਗ – ੧੦੦੩ ਨਾਨਕ ਹੋਰਿ ਪਤਿਸਾਹੀਆ ਕੂੜੀਆ ਨਾਮਿ ਰਤੇ ਪਾਤਿਸਾਹ ॥ ਅੰਗ – ੧੫੧੩

ਪੱਚੀਵੀਂ ਪੳੜੀ ਦਾ ਮੁੱਖ ਭਾਵ - ਇਸ ਪੳੜੀ ਵਿਚ ਸਤਿਗਰ ਜੀ ਨੇ ਕਥਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ਕਿ ਕਰਮੂ = ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਬੇਅੰਤ ਹੈ ਅਤੇ ਕਾਗਜ਼ ਉਪਰ ਲਿਖੀ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦੀ। ਉਹ ਵੱਡਾ ਦਾਤਾ ਹੈ। ਸ਼ਰਧਾ ਨਾਲ ਮੰਗਣ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਸਭ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਫਿਰ ਉਸ ਨੂੰ ਕੋਈ ਤਮਾਇ = ਖਾਹਿਸ਼ (ਤਮਾ) ਨਹੀਂ ਹੈ ਕਿ ਇਹਨਾਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਦੇ ਬਦਲੇ ਮੈਨੂੰ ਕੁਝ ਦੇਣ। ਉਸ ਪਾਸੋਂ ਕੋਈ ਕੁਝ ਮੰਗਦਾ ਹੈ, ਕੋਈ ਕੁਝ ਮੰਗਦਾ ਹੈ। ਕਿਤਨੇ ਪਦਾਰਥ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਜੋਧ, ਜੋਦੜੀਆਂ ਮਿੰਨਤਾਂ ਕਰਨੀਆਂ ਮੰਗਦੇ ਹਨ। ਕਿਤਨੇ ਪਮਾਤਮਾ ਦੀਆਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਮੰਗਦੇ ਹਨ। ਕਿਤਨੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਖਪ-ਖਪ, ਟੁੱਟ ਕੇ ਮਰ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਕਿਤਨਿਆਂ ਨੂੰ ਦੁੱਖ ਭੁੱਖ ਦੀ ਸਦਾ ਹੀ ਮਾਰ ਪਈ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਹੇ ਦਾਤਾਰ! ਇਹ ਵੀ ਤੇਰੀ ਹੀ ਦਾਤ ਹੈ, ਪਰੰਤੂ ਜਿਸਨੂੰ ਆਪਣੀ ਸਿਫਤ ਸਾਲਾਹ, ਕੀਰਤਨ-ਭਗਤੀ ਬਖਸ਼ਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਪਾਤਸ਼ਾਹਾਂ ਦਾ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਪਾਤਿ = ਸਰੂਪ ਰੂਪੀ ਤਖਤ ਦਾ ਸਾਹੂ = ਮਾਲਕ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਭਾਵ ਬੂਹਮ ਰੂਪ ਹੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

(ਪੰਨਾ 51 ਦੀ ਬਾਕੀ)

ਕੇਵਲ ਉਸ ਦੇ ਹੀ ਭਾਗ ਹਨ, ਜੋ ਆਪ ਕਮਾਈ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਭੋਜਨ ਦੀ ਜੋ ਵੀ ਸਾਮਗਰੀ ਹੈ ਉਹ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਹੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਹੈ, ਫਿਰ ਉਸੇ ਦੀ ਦਾਤ ਹੀ ਕਿਉਂ ਤੁਸੀਂ ਆਪਣੀ ਜਾਣੋ. ਇਹ ਤਾਂ ਕਰਤੇ ਦੀ ਦਾਤ ਹੈ। ਫਿਰ ਜੋ ਮਨੋ ਭਾਵ ਤਸੀਂ ਆਪਣੇ, ਹਿਰਦੇ ਤੋਂ ਧਾਰਨ ਕਰੋਗੇ। ਉਹ ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਰਾਹੀਂ ਕਿਵੇਂ ਤੇ ਕਿਸ ਬਿਧੀ ਨਾਲ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰੋਗੇ? ਲੰਗਰ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕਰਦਿਆਂ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਆਪਣੇ ਵੀ ਭਾਵ ਨਾਲ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਫਿਰ ਉਹ ਦੂਸਰੇ ਰਾਹੀਂ ਕਿਵੇਂ ਵਸੂਲ ਕਰ ਸਕੇਗਾ? ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਰ ਮਹਾਨ ਕਰਨੀ ਤੇ ਕਰਤਵਯ ਨਾਲ ਬਾਬਾ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਪਰ ਇਕ ਦਰਦਰਸ਼ੀ ਅਸਰ ਪਾਂਦਾ ਸੀ, ਜੀਵਨ ਵਧਦਾ ਤੇ ਫਿਰ ਪੱਕੀ ਉਮਰਾ ਅੰਦਰ ਜੀਵਨ ਦਾਖਲ ਹੋ ਗਿਆ, ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਬਾਹਰਲੀਆਂ ਸੋਚਾਂ ਚਿੰਤਾ ਤੇ ਹੋਰ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਖਤਮ ਹੋ ਗਈਆਂ ਸਨ, ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਅਧੀਨ ਪੰਜਾਹ ਤੋਂ ਵਧ ਸੇਵਾਦਾਰ ਸੇਵਾ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਘੂਰ ਕੇ ਵੀ ਨਹੀਂ ਤਕਿਆ ਸੀ। ਉਸ ਲਈ ਅਸੀਸਾਂ ਤੇ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅਸ਼ੀਰਵਾਦ ਬਖਸ਼ਦੇ ਸਨ। ਜਿਸ ਤੋਂ ਕੁਝ ਵਿਗੜ ਜਾਏ ਤਾਂ ਆਪ ਉਹ ਸਾਰਾ ਬੋਝ ਆਪਣੇ ਪਰ ਲੈ ਕੇ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ, "ਜੇ ਮੈਂ ਧਿਆਨ ਦਿਤਾ ਹੰਦਾ ਤਦ ਇਹ ਕੰਮ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾ ਵਿਗੜਦਾ।" ਉਸ ਵਿਚ ਉਸ ਸੇਵਕ ਦਾ ਕੋਈ ਬਹੁਤ ਗਨਾਹ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਨਤੀਜਾ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਬਾਬਾ ਜੀ ਦੇ ਸਾਹਵੇਂ ਸ਼ਰਮਿੰਦਗੀ ਨਾ ਉਠਾਣੀ ਪਵੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਜਦੋਂ ਉਹ ਕਿਸੇ ਦੀ ਭੱਲ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ ਤਦ ਭੱਲਣਹਾਰ ਸੇਵਕ ਧਾਹਾਂ ਮਾਰ ਕੇ ਰੋ ਪੈਂਦੇ ਸਨ ਤੇ ਕਈ ਇਥੋਂ ਤੱਕ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ ਮਹਾਰਾਜ! ਇਸ ਨਾਲੋਂ ਤਾਂ ਚੰਗਾ ਹੈ ਤੁਸੀਂ ਸਾਨੂੰ ਕੋਈ ਸਜ਼ਾ ਹੀ ਦੇ ਦਿਓ, ਬਾਬਾ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੂੰ ਲੋਕ ਆਪ 'ਮਹਾਰਾਜ' ਹੀ ਕਹਿਣ ਲੱਗ ਪਏ ਤੇ ਇਹ ਦਿਮਾਗ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲ ਹੀ ਗਿਆ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾਂ ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਵੀ ਸੀ। ਇਕ ਦਿਨ ਫੁਰਮਾਇਆ, ਭਾਈ ਨਿਹਾਲ ਸਿੰਘ ਤੂੰ ਤੇ ਹੁਣ ਨਿਹਾਲ ਹੋ ਕੇ ਹਣ ਮਹਾਰਾਜ ਹੀ ਰਹਿ ਗਿਆ ਹੈਂ, ਹਣ ਫਿਰ ਅਸੀਂ ਉਸ ਦਾ ਰਾਹ ਕਿਉਂ ਰੋਕੀਏ। ਹੁਣ ਉਹ ਸਾਡੇ ਵਲੋਂ ਵੀ ਮਹਾਰਾਜ ਹੀ ਬਣ ਗਿਆ ਸਮਝੋ। ਇਸ ਦਿਨ ਤੋਂ ੳਹ ਮਹਾਰਾਜ ਸਿੰਘ ਹੀ ਬਣ ਗਏ ਤੇ ਫਿਰ ਉਹ ਨਾਮ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲੋਂ ਕਦੇ ਵੀ ਅਲੱਗ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ। ਇਸ ਨਾਮ ਦੀ ਲਾਜ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੈਣਾਂ ਪ੍ਰਾਣਾਂ ਨਾਲ ਨਿਭਾਈ।

ਮਹਾਰਾਜ ਕੋਈ ਅਵੱਗਿਆ ਹੋਈ ਹੈ ਤਦ ਖਿਮਾ ਮੰਗਦਾ ਹਾਂ। ਮੈਂ ਇਸ ਜ਼ੁਬਾਨ ਤੋਂ ਕੋਈ ਕੌੜਾ ਤੇ ਬੁਰਾ ਅੱਖਰ ਵਰਤਾਂ ਤਦ ਇਹ ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਨਾਮ ਨੂੰ ਹੀ ਵਟਾ ਲਗੇਗਾ ਕਿ ਆਪ ਜੀ ਦਾ ਸੇਵਕ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਬਦਜ਼ੁਬਾਨ ਤੇ ਬਦਕਲਾਮ ਹੈ।

(ਗਿਆਨੀ ਮੇਹਰ ਸਿੰਘ ਕ੍ਰਿਤ 'ਨੌਂ ਰਤਨ' ਵਿਚੋਂ ਧੰਨਵਾਦ ਸਹਿਤ)

\*\*\*\*\*

#### ਸਿਹਤ ਵਿਗਿਆਨ

ਵੈਦ ਚਰਨ ਕਮਲ ਸਿੰਘ (ਫਫੜੇ ਭਾਈਕੇ ਵਾਲੇ) ਮੋਬਾਈਲ ਨੰ. 98156-07803, 98153-04390

ਜੋੜਾਂ ਦਾ ਦਰਦ, ਆਮ ਵਾਤ (ਗਠੀਆ)

ਆਯੁਰਵੇਦ ਅਨੁਸਾਰ ਇਹ ਰੋਗ ਗਲਤ ਅਹਾਰ-ਵਿਵਹਾਰ ਕਾਰਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਭੋਜਨ ਬੇਵਕਤ ਖਾਣਾ ਅਤੇ ਖਾਧੇ ਹੋਏ ਭੋਜਨ ਦੇ ਹਜ਼ਮ ਹੋਏ ਬਿਨਾਂ ਹੋਰ ਖਾ ਲੈਣਾ। ਚਿਕਨੇ ਪਦਾਰਥਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਆਦਾ ਸੇਵਨ ਕਰਨਾ ਜਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਆਹਾਰ ਕਰਨ ਨਾਲ ਪਾਚਣ ਸ਼ਕਤੀ ਕਮਜ਼ੋਰ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਭੋਜਨ ਦਾ ਕੱਚਾ ਰਸ (ਆਮ ਰਸ) ਵਾਯੂ ਨਾਲ ਮਿਲ ਕੇ ਜੋੜਾਂ ਵਿਚ ਦਰਦ ਤੇ ਸੋਜਿਸ਼ ਪੈਦਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਜਿਸਨੂੰ ਆਮ ਵਾਤ ਗਠੀਆ (ਆਰਥਰਾਈਟਸ) ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਰੋਗ ਨਾਲ ਜੋੜਾਂ ਵਿਚ ਸੋਜਿਸ਼, ਦਰਦ ਅਤੇ ਅਕੜਣ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਸੂਈ ਚੁਭਣ ਜਿਹਾ ਦਰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਹੱਥਾਂ ਪੈਰਾਂ ਦੀਆਂ ਉਂਗਲੀਆਂ ਅਤੇ ਗੋਡਿਆਂ ਤੇ ਇਸ ਰੋਗ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪਹਿਲਾਂ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਇਹੀ ਕੱਚਾ ਰਸ ਖੂਨ ਵਿਚ ਮਿਲ ਕੇ ਖੂਨ ਨੂੰ ਗੰਧਲਾ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਜੋੜਾਂ ਵਿਚ ਸੋਜ ਅਤੇ ਦਰਦ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਬੁਖਾਰ, ਪੂਰੇ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਦਰਦ, ਕੁਝ ਖਾਣ ਦੀ ਇੱਛਾ ਨਾ ਹੋਣਾ, ਪਸੀਨਾ ਜ਼ਿਆਦਾ ਆਉਣਾ, ਪਿਸ਼ਾਬ ਦਾ ਜ਼ਿਆਦਾ ਆਉਣਾ ਤੇ ਕਬਜ਼ ਜਿਹੇ ਲੱਛਣ ਵੀ ਇਸ ਰੋਗ ਵਿਚ ਦੇਖਣ ਨੂੰ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਰੋਗ ਅੱਧੀ ਉਮਰ ਦੇ ਬਾਅਦ ਬੁਢਾਪੇ ਵਿਚ ਜ਼ਿਆਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਗਲਤ ਆਹਾਰ-ਵਿਵਹਾਰ ਲਗਾਤਾਰ ਕਰਕੇ ਘੱਟ ਉਮਰ ਵਿਚ ਵੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜੇਕਰ ਮਾਤਾ-ਪਿਤਾ ਨੂੰ ਇਹ ਰੋਗ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਸੰਤਾਨ ਨੂੰ ਵੀ ਇਹ ਰੋਗ ਹੁੰਦੇ ਦੇਖਿਆ ਗਿਆ ਹੈ।

ਦਹੀਂ, ਤੇਲ, ਮੱਛਲੀ, ਮਾਸ ਖਾਣ ਨਾਲ ਅਤੇ ਅਸ਼ੁੱਧ ਪਾਣੀ ਪੀਣ ਨਾਲ ਅਤੇ ਕਸਰਤ ਨਾ ਕਰਨ ਨਾਲ ਵੀ ਆਮ ਵਾਤ ਗਠੀਆ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਰੋਗ ਦਾ ਠੀਕ ਇਲਾਜ ਨਾ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਇਹ ਰੋਗ ਜਟਿਲ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਰੋਗੀ ਦੇ ਜੋੜਾਂ ਵਿਚ ਸੋਜ ਅਤੇ ਅਕੜਣ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਰੋਗੀ ਚੱਲਣ-ਫਿਰਣ ਤੋਂ ਮੁਹਤਾਜ ਹੋ ਕੇ ਮੰਜੇ ਤੇ ਪੈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਿੰਨੀ ਦਰਦ ਰੋਕੂ (ਸਟੀਰਾਈਡ) ਦਵਾਈਆਂ ਦੀ ਜ਼ਿਆਦਾ ਵਰਤੋਂ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਉਤਨਾ ਹੀ ਇਹ ਰੋਗ ਭਿਆਨਕ ਰੂਪ ਧਾਰਨ ਕਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਸਟੀਰਾਈਡ ਦਵਾਈਆਂ ਨਾਲ ਗੁਰਦੇ (ਕਿਡਨੀ), ਲੀਵਰ, ਅੰਤੜੀਆਂ ਅਤੇ ਅੱਖਾਂ ਤੇ ਮਾੜਾ ਅਸਰ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਕਈ ਅਖੌਤੀ ਡਾਕਟਰ (ਵੈਦ) ਆਯੁਰਵੇਦ ਦੀ ਆੜ ਵਿਚ ਸਟੀਰਾਈਡ ਦਵਾਈਆਂ ਮਿਲਾ ਕੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਾਲ ਖੇਡਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਲਈ ਕੁਆਲੀਫਾਇਡ ਯੋਗ ਡਾਕਟਰ, ਵੈਦ ਕੋਲੋਂ ਹੀ ਇਲਾਜ ਕਰਵਾਉਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਰੋਗ ਵਿਚ ਪ੍ਰਹੇਜ਼ – ਬਿਹਾ ਭੋਜਨ, ਚਿਕਨੇ–ਨਿੱਗਰ ਪਦਾਰਥ, ਦਹੀਂ, ਗੁੜ, ਭਿੰਡੀ, ਅਰਬੀ, ਫੁੱਲ–ਗੋਭੀ, ਬੈਂਗਣ, ਛਿਲਾ ਰਹਿਤ ਆਲੂ, ਠੰਡੀ ਅਤੇ ਬਰਸਾਤੀ ਹਵਾ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਭ ਤੋਂ ਬਚਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ।

ਲਸਣ, ਮੂੰਗੀ, ਸ਼ਹਿਦ, ਬਦਾਮ, ਮੇਥੀ ਦਾਣਾ, ਮੇਥੀ ਦੀ ਸਬਜ਼ੀ, ਬਾਥੂ ਦਾ ਸਾਗ, ਸੁਹੰਜਨੇ ਦੀ ਫਲੀ। ਜੀਰਾ, ਸੇਂਦਾ ਨਮਕ, ਕਾਲੀ ਮਿਰਚ, ਮਿਲੀ ਹੋਈ ਚਾਟੀ ਦੀ ਲੱਸੀ, ਪੁਰਾਣੇ ਜੌਂ, ਪੁਰਾਣੇ ਚਾਵਲ, ਅਦਰਕ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਭ ਦਾ ਇਸਤੇਮਾਲ ਆਮ ਵਾਤ (ਗਠੀਆ) ਦੇ ਰੋਗੀਆਂ ਲਈ ਲਾਭਕਾਰੀ ਹੈ। ਸ਼ਕਤੀ ਅਨੁਸਾਰ ਯੋਗਾ, ਕਸਰਤ ਕਰਨੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ।

ਕਬਜ਼ ਰਹਿਣ ਤੇ ਅਰਿੰਡ ਤੇਲ (ਕਸਟਰਆਇਲ) ਦੋ-ਦੋ ਚਮਚ ਸਵੇਰੇ ਸ਼ਾਮ ਕੋਸੇ ਪਾਣੀ ਵਿਚ ਪਾ ਕੇ ਸੇਵਨ ਕਰੋ, ਵਿਚ ਦੋ-ਤਿੰਨ ਗ੍ਰਾਮ ਸੁੰਢ ਚੂਰਨ ਪਾ ਸਕਦੇ ਹੋ। ਸ਼ਕਤੀ ਅਨੁਸਾਰ ਯੋਗਾ, ਕਸਰਤ ਕਰਨੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ। ਆਮਵਾਤ ਦਾ ਇਲਾਜ ਆਯੁਰਵੈਦਿਕ ਚਿਕਿਤਸਾ ਨਾਲ ਸੰਭਵ ਹੈ।

ਅਨੇਕ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਰੋਗਾਂ ਤੋਂ ਬਚਾਓ ਲਈ ਮੇਘ ਹਰਬਲ ਚਾਹ ਪੀਓ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਨਜ਼ਲਾ, ਜ਼ੁਕਾਮ, ਪੇਟ ਗੈਸ, ਤੇਜ਼ਾਬੀ ਮਾਦਾ ਅਤੇ ਬਲੱਡ ਪਰੈਸਰ ਠੀਕ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ੂਗਰ ਅਤੇ ਦਿਲ ਦਿਮਾਗ ਲਈ ਵੀ ਅਤਿਅੰਤ ਲਾਭਕਾਰੀ ਹੈ।

ਜ਼ਰੂਰੀ ਬੇਨਤੀ

ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਈਸ਼ਰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼, ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਪੰਜਾਬ ਐਂਡ ਸਿੰਧ ਬੈਂਕ ਦੀ ਨਵੀਂ ਬਰਾਂਚ ਖੁੱਲ੍ਹ ਗਈ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਅੱਗੇ ਤੋਂ ਦਸਵੰਧ ਜਾਂ ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਦੀ ਮੈਂਬਰਸ਼ਿਪ ਦੇਸ਼ ਭਰ ਦੇ ਪੰਜਾਬ ਐਂਡ ਸਿੰਧ ਬੈਂਕ ਦੀ ਕਿਸੇ ਵੀ ਸ਼ਾਖਾ ਰਾਹੀਂ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਬੈਂਕ ਖਾਤਿਆਂ ਵਿਚ ਭੇਜੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਦੀ ਮੈਂਬਰਸ਼ਿਪ/ਰਿਨਿਊਲ ਭੇਜਣ ਲਈ

Vishav Gurmat Roohani Mission Charitable Trust / Atam Marg Magazine S/B A/C No. 12861000000003 RTGS/IFSC Code - PSIB0021286 Branch Code - C1286 ਦਸਵੰਧ ਭੇਜਣ ਲਈ -

**Vishav Gurmat Roohani Mission Charitable Trust** 

SB A/C No. 12861000000001 RTGS/IFSC Code - PSIB0021286 Branch Code - C1286

ਜੇਕਰ ਚੈਕ ਜਾਂ ਬੈਂਕ ਡਰਾਫਟ ਰਾਹੀਂ ਮਾਇਆ ਭੇਜਣੀ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਉਪਰੋਕਤ ਅਨੁਸਾਰ Gurudwara Ishar Parkash Ratwara Sahib, P.O. Mullanpur Garibdas. Distt S.A.S. Nagar (Mohali) -140901 ਨੂੰ ਭੇਜਿਆ ਜਾਵੇ ਜੀ। ਸਰਬੱਤ ਕਾ ਭਲਾ।' ਅਰਥਾਤ ਸਰਬੱਤ ਦੇ ਭਲੇ ਵਿਚ ਹੀ ਸਾਡਾ ਸਭ ਦਾ ਭਲਾ ਹੈ।

'ਆਤਮ ਮਾਰਗ' ਦੇ ਸੁਹਿਰਦ ਪਾਠਕਾਂ ਅਤੇ ਸਮੁੰਹ ਸੰਗਤਾਂ ਲਈ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸੂਚਨਾ ਹੈ ਕਿ 30, 31 ਅਕਤੂਬਰ ਅਤੇ 1 ਨਵੰਬਰ 2014, ਦਿਨ ਵੀਰ, ਸ਼ਕਰ ਅਤੇ ਸ਼ਨਿੱਚਰਵਾਰ, ਤਿੰਨ ਦਿਨ ਨਿਰੰਤਰ, ਪਰਮ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ 13ਵੀਂ ਸਾਲਾਨਾ ਨਿੱਘੀ ਯਾਦ ਅਤੇ ਮਾਨਯੋਗ ਸੰਤ ਮਾਤਾ ਜੀ (ਬੀਜੀ) ਰਣਜੀਤ ਕੌਰ ਜੀ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਸਾਲਾਨਾ ਯਾਦ) ਦੇ ਸਬੰਧ ਵਿਚ ਸਾਲਾਨਾ ਗੁਰਮਤਿ ਸਮਾਗਮ, ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਆਯੋਜਤ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਮਾਗਮਾਂ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ 29 ਅਕਤੂਬਰ 2014 ਨੂੰ ਸੰਤ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਵਲੋਂ ਸੰਚਾਲਨ ਕੀਤੇ ਵਿਦਿਅਕ ਅਦਾਰਿਆਂ - ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਵਿਦਿਆ ਮੰਦਰ ਹਾਇਰ ਸਕੈਡੰਰੀ ਸਕੂਲ ਅਤੇ ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਮੈਮੋਰੀਅਲ ਪਬਲਿਕ ਸਕੂਲ ਦੇ ਸਾਲਾਨਾ ਸਮਾਗਮ ਆਯੋਜਿਤ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਮਾਗਮਾਂ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਸਮੁੰਹ ਸੰਗਤਾਂ ਨੇ ਪਰੇ ਉਤਸ਼ਾਹ ਅਤੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਸ਼ਮਲੀਅਤ ਕਰਨੀ ਹੈ। ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਗੁਰਮਤਿ ਸਮਾਗਮਾਂ ਦੀ ਰੂਪ ਰੇਖਾ ਤਿਆਰ ਕਰਨ ਅਤੇ ਸੇਵਾ ਸੰਭਾਲ ਲਈ ਪਹਿਲੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮੀਟਿੰਗ ਮਿਤੀ 14 ਸਤੰਬਰ, ਐਤਵਾਰ ਨੂੰ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਹੋਵੇਗੀ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਸੰਗੀ ਸਾਥੀਆਂ ਸਮੇਤ ਇਸ ਮੀਟਿੰਗ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਹੋ ਕੇ ਆਪਣੇ ਵਡਮੁੱਲੇ ਸੁਝਾਅ ਵੀ ਦੇਣੇ ਹਨ ਅਤੇ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਦਾ ਮਾਣ ਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਜਿੱਥੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਮਹਾਨ ਸਾਲਾਨਾ ਸਮਾਗਮਾਂ ਵਿਚ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਪ੍ਰਾਂਤਾਂ ਤੋਂ ਪੈਮੀਆਂ ਨੇ ਸ਼ਾਮਲ ਹੋਣਾ ਹੈ, ਓਥੇ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਅਮਰੀਕਾ, ਕੈਨੇਡਾ, ਆਸਟ੍ਰੇਲੀਆ, ਇੰਗਲੈਂਡ, ਮਲੇਸ਼ੀਆ ਆਦਿ ਮੁਲਕਾਂ ਤੋਂ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਨੇ ਪੁੱਜਣਾ ਹੈ। ਏਥੇ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਸਭਨਾਂ ਨੂੰ ਆਦਰ ਮਾਣ ਨਾਲ ਜੀਅ-ਆਇਆਂ ਕਹਿਣ ਲਈ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਿਹਾਇਸ਼ ਲੰਗਰ ਆਦਿ ਦੇ ਯੋਗ ਪ੍ਰਬੰਧਾਂ ਲਈ ਸੇਵਾਵਾਂ ਇਸ ਮੀਟਿੰਗ ਵਿਚ ਹੀ ਨਿਯੁਕਤ ਕੀਤੀਆਂ ਜਾਣੀਆਂ ਹਨ। ਬਾਹਰੋਂ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਸਮੂੰਹ ਪ੍ਰੇਮੀ ਆਪਣੀ ਪਹੁੰਚ ਇਤਿਆਦਿ ਦੀ ਪੂਰੀ ਸੂਚਨਾ ਸਮੇਂ ਸਿਰ ਭੇਜਣ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾਲਤਾ ਕਰਨ ਤਾਕਿ ਸਾਰੇ ਯੋਗ ਪ੍ਰਬੰਧ ਠੀਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਰ ਲਏ ਜਾਣ।

ਜਿਸ ਕਾ ਕਾਰਜੁ ਤਿਨ ਹੀ ਕੀਆ ਮਾਣਸੁ ਕਿਆ ਵੇਚਾਰਾ ਰਾਮ॥ ਅੰਗ - ੭੮੪

ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਨੇ ਆਪ ਹੀ ਆਪਣੇ ਕਾਰਜ ਸਪੰਨ ਕਰਨੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਦੀ ਓਟ ਅਤੇ ਬਾਬਾ ਲਖਬੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਅਗਵਾਈ ਅਧੀਨ ਇਹ ਭਾਵਨਾ ਰੱਖੀਏ – 'ਸਭੇ ਕਾਜ ਸੁਹੇਲਡੇ ਥੀਏ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕੁ ਸਤਿਗੁਰੂ ਤੁਠਾ ॥' ਅੰਗ-੩੨੨

ਗੁਰਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਹੈ – *'ਸੇਈ ਗੁਰਮਖਿ ਪਿਆਰੇ ਮੇਲ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਮਿਲਿਆ ਤੇਰਾ ਨਾਮ ਚਿਤ ਆਵੈ॥'* ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਅਸੀਸ ਹੈ –

ਹੋਇ ਇਕਤ੍ਰ ਮਿਲਹੁ ਮੇਰੇ ਭਾਈ ਦੁਬਿਧਾ ਦੂਰਿ ਕਰਹੁ ਲਿਵ ਲਾਇ॥ ਹਰਿ ਨਾਮੈ ਕੇ ਹੋਵਹੁ ਜੋੜੀ ਗੁਰਮੁਖਿ ਬੈਸਹੁ ਸਫਾ ਵਿਛਾਇ॥ ਅੰਗ – ੧੧੮੫

> (ਡਾ.) ਜਗਜੀਤ ਸਿੰਘ ਮੁੱਖ ਸੰਪਾਦਕ

| ਂਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦੀ<br> ਫਾਰਮ ਨੂੰ ਭਰ ਕੇ                             | ੀ ਆਪ ਜੀ ਹੁਣ ਤੱਕ ਅ<br>ਕ੍ਰਿਪਾਲਤਾ ਕਰੋ ਜੀ। ਜੇ<br>ੋਂ ਚੈਕ ਦੇ ਨਾਲ ਭੇਜੋ ਜੰ<br>ਕ ਜਾਂ ਬੈਂਕ ਡਰਾਫਟ "V | ਂਤੁਸੀਂ ਪਹਿਲਾਂ ਮੈੰਬ<br>ਹੈ। | ਰ ਹੋ ਅ     | ਅਤੇ ਰਿਨਿਊਵ<br>RG MAGA | eਲ ਦਾ ਸ਼<br>AZINE" | ਮਾਂਆ ਰਿ<br>ਦੇ ਨਾਂਤੇ | ਆਂ ਹੈ ਤ<br>ਭੇਜਿਆ | ਾਂ ਤੁਸੀਂ<br>ਜਾਵੇ ਜੀ | ਇਸ<br>ੀ।      |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------|-----------------------|--------------------|---------------------|------------------|---------------------|---------------|
| į                                                             | within India                                                                              |                           | $\bigcirc$ |                       | ਸ਼ਿੱਪ 🔲<br>Foreign | _                   | Ш                | ੀਫ ਮੈਂਬਰਹਿ<br>•     | ਸ਼ਪ           |
| Subscription Period                                           | By Ordinary Post/Cheque                                                                   | By Registered Post/C      | haarra     | •                     |                    |                     |                  |                     | ——, I         |
| <u> </u>                                                      | v v 1                                                                                     | by Registered Fost/C      | neque      |                       | Ani                | nual                | Life             |                     |               |
| 1 Year                                                        | Rs. 300/320                                                                               |                           |            | U.S.A.                | 60                 | US\$                | <b>600</b> U     | S\$                 | l i           |
| 3 Year                                                        | Rs. 750/770                                                                               |                           |            | 11.17                 | 40                 | •                   | 400 0            |                     |               |
| 5 Year                                                        | Rs. 1200/1220                                                                             |                           |            | U.K.                  | 40                 | £                   | 400 £            |                     |               |
| Life                                                          | Rs 3000/3020                                                                              |                           |            | Euro                  | 50                 | •                   | 500 ·            |                     |               |
| ਪੁਰਾਣੇ ਅੰਕ ਮੰਗਵਾਉ<br>  ਲਈ ਟਿਕ ਕਰੋ ਜ<br>  ਨਾਮ/Name ਅਤੇ ਪਤਾ<br> | ਣ ਜਨਵਰੀ ਫਰਵਰੀ ਮ<br>ਜੀ [<br>7/Address[                                                     | ਾਰਚ ਅਪ੍ਰੈਲ ਮਈ             | ਜੂਨ<br>]   | ਜੁਲਾਈ                 | ਅਗਸਤ               | ਸਤੰਬਰ<br>           | <b>ਅਕਤੂਬ</b> ਰ   | <b>ਨਵੰਬ</b> ਰ       | <b>ਦਸੰਬ</b> ਰ |
|                                                               | Pin Code<br>ਰੁਪਏ ਮਨੀਆਰਡਰ                                                                  |                           |            |                       |                    |                     |                  | ोन विਹਾ             | ਹਾਂ।          |
|                                                               |                                                                                           |                           |            |                       |                    | ਦਸਖਤ                |                  |                     | ار            |

# ਸੰਤ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਚੈਰੀਟੇਬਲ ਹਸਪਤਾਲ, ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ

ਸਮਾਂ : ਸਵੇਰੇ 9.30 ਤੋਂ 2.30 ਤੱਕ (ਸੋਮਵਾਰ ਤੋਂ ਸ਼ਨਿੱਚਰਵਾਰ) ਫੋਨ ਨੰ: 098148-01860, Email : swscharitablehospital@gmail.com

| l               |                                 |                                        |          |
|-----------------|---------------------------------|----------------------------------------|----------|
| !<br>           | ਡਾਕਟਰ ਦਾ ਨਾਮ                    | ਸਪੈਸ਼ਲਿਸ਼ਟ                             | ਦਿਨ      |
| 1.              | ਡਾ. ਸੁਖਦੇਵ ਕੌਰ ਗਰੇਵਾਲ           | ਔਰਤਾਂ ਦੇ ਸਪੈਸ਼ਲਿਸਟ                     | ਸੋਮਵਾਰ   |
| 2.              | ਡਾ. ਵਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ                 | ਜਨਰਲ ਮੈਡੀਸਨ ਅਤੇ ਚਮੜੀ ਰੋਗਾਂ ਲਈ          | ਸੋਮਵਾਰ   |
| 3.              | ਡਾ. ਹਰਬੰਸ ਸਿੰਘ                  | ਹੱਡੀਆਂ ਅਤੇ ਜੋੜਾਂ ਲਈ                    | ਮੰਗਲਵਾਰ  |
| 4.              | ਡਾ. ਤੇਜਿੰਦਰ ਸਿੰਘ                | ਜਨਰਲ ਮੈਡੀਸਨ (ਐਮ.ਬੀ.ਬੀ.ਐਸ.)             | ਮੰਗਲਵਾਰ  |
| 5.              | ਡਾ. ਐਮ. ਐਲ. ਕਟਾਰੀਆ              | ਜਨਰਲ ਮੈਡੀਸਨ/ਸਰਜਨ, ਐਮ.ਐਸ,               | ਬੁੱਧਵਾਰ  |
|                 |                                 | ਡੀ.ਐਨ.ਬੀ., ਡੀ.ਓ.ਐਮ.ਐਸ, ਡੀ.ਐਮ.ਆਰ.ਈ,     |          |
| !<br>           |                                 | ਫੈਲੋਂ ਇੰਡੀਅਨ ਅਕੈਡਮੀ ਆਫ ਮੈਡੀਕਲ ਸਪੈਸ਼ਲਿਕ | ਟੀਜ਼)    |
| 6.              | ਡਾ. ਜੇ. ਐਸ. ਗੁਜਰਾਲ              | ਜਨਰਲ ਮੈਡੀਸਨ/ਬੱਚਿਆਂ ਦੇ ਸਪੈਸ਼ਲਿਸਟ        | ਬੁੱਧਵਾਰ  |
| <sup> </sup> 7. | ਡਾ. ਸੰਤੋਸ਼ ਅਨੇਜਾ                | ਜਨਰਲ ਮੈਡੀਸਨ ਅਤੇ ਔਰਤਾਂ ਦੇ ਸਪੈਸ਼ਲਿਸਟ     | ਵੀਰਵਾਰ   |
| 8.              | ਡਾ. ਭਗਤ ਸਿੰਘ ਮੱਕੜ               | ਜਨਰਲ ਮੈਡੀਸਨ                            | ਵੀਰਵਾਰ   |
| 9.              | ਡਾ. ਆਰ.ਐਸ ਸੰਧੂ                  | ਹੱਡੀਆਂ ਅਤੇ ਜੋੜਾਂ ਦੇ ਸਪੈਸ਼ਲਿਸਟ          | ਵੀਰਵਾਰ   |
| 10.             | ਡਾ. ਵਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ                 | ਜਨਰਲ ਮੈਡੀਸਨ ਅਤੇ ਚਮੜੀ ਰੋਗਾਂ ਲਈ          | ਸ਼ੁਕਰਵਾਰ |
| 1<br>11.        | ਡਾ. ਐਨ. ਕੇ. ਭਾਟੀਆ               | ਹਾਰਟ ਸਪੈਸ਼ਲਿਸਟ                         | ਸ਼ਨੀਵਾਰ  |
| 12.             | ਡਾ. ਗੁਰਸ਼ਰਨਦੀਪ ਸਿੰਘ             | ਦੰਦਾਂ ਦੇ ਸਪੈਸ਼ਲਿਸਟ (ਬੀ.ਡੀ.ਐਸ)          | ਸ਼ਨੀਵਾਰ  |
| 13.             | ਡਾ. ਹਰਪ੍ਰੀਤ ਕੌਰ, ਡਾ. ਕੁਲਦੀਪ ਕੌਰ | ਦੰਦਾਂ ਦੇ ਸਪੈਸ਼ਲਿਸਟ                     | ਐਤਵਾਰ    |

# ਲੈਬੋਰੇਟਰੀ ਟੈਸਟ ਅਤੇ ਹੋਰ ਸਹੂਲਤਾਂ

1. ਬਲੱਡ ਟੈਸਟ, 2. ਪੇਸ਼ਾਬ ਟੈਸਟ, 3. ਸਟੂਲ ਟੈਸਟ, 4. ਥਾਇਰੈਂਡ ਟੈਸਟ, 5. ਈ.ਸੀ.ਜੀ 6. ਐਕਸਰੇ, 7. ਈ.ਐਨ.ਟੀ., 8. ਸ਼ੂਗਰ ਟੈਸਟ, 9. ਕਿਡਨੀ ਟੈਸਟ, 10 . ਲਿਵਰ ਟੈਸਟ

# ਅਸਥਾਨ ਦੇ ਪ੍ਰੋਗਰਾਮ

ਮਹੀਨੇ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਐਤਵਾਰ ਬਲੌਂਗੀ ਤੇ ਬਾਕੀ ਤਿੰਨ ਐਤਵਾਰ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ। ਸਮਾਂ – 12.00 ਵਜੇ ਤੋਂ 4.00 ਵਜੇ ਤੱਕ । ਸੰਗਰਾਂਦ – 16 ਸਤੰਬਰ, ਦਿਨ ਮੰਗਲਵਾਰ (ਸਮਾਂ ਸਵੇਰੇ 5.30 ਵਜੇ ਤੋਂ 8.30 ਵਜੇ ਤੱਕ) ਪੂਰਨਮਾਸ਼ੀ – 9 ਸਤੰਬਰ, ਦਿਨ ਮੰਗਲਵਾਰ (ਸਮਾਂ – ਦੁਪਹਿਰ 12.00 ਤੋਂ 4.00 ਵਜੇ ਤੱਕ)

ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸੰਚਾਰ – ਹਰੇਕ ਪੂਰਨਮਾਸ਼ੀ ਨੂੰ ਗੁਰਦਵਾਰਾ ਈਸ਼ਰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਰਾਤ ਦੀ ਪੁਰਨਮਾਸ਼ੀ – ਨਿਰਮਲ ਡੇਰਾ ਹਿਰਦਾਪੁਰ ਖੇੜੀ (ਨੇੜੇ ਬਿੰਦਰਖ), (ਸਮਾਂ - ਸ਼ਾਮ 6.00 ਤੋਂ ਰਾਤ 12.00 ਵਜੇ ਤੱਕ) |

<sup>\*</sup> ਸਾਰੇ ਲੈਬੋਰੇਟਰੀ ਟੈਸਟ ਅੱਧੀ ਕੀਮਤ ਤੇ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਮਰੀਜ਼ਾਂ ਨੂੰ ਦਵਾਈਆਂ ਬਿਨਾਂ ਮੋਖ (ਫਰੀ) ਦਿਤੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ।

| ਪੁਸਤਕ ਦਾ ਨਾਮ       ਪੰਜਾਬੀ       ਹਿੰਦੀ       ਅੰਗਰੇਜੀ       ਪੁਸਤਕ ਦਾ ਨਾਮ         1. ਸੁਰਤਿ ਸ਼ਬਦਿ ਮਾਗਗ       120/-       70/-       150/-       29, ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਚਨ ਸਾਧ         2. ਕਿਵ ਕੁੜੇ ਤੁਟੇ ਪਾਲਿ       40/-       35/-       70/-       30, ਗੁੜੂ ਅਮਰਦਾਸ ਪਤ         3. ਬਾਤ ਅਗੰਮ ਕੀ - ਸੱਤ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ       155/-       235/-       270/-       31, ਗੰਗਵੰਤ ਗੀਤਾ         4. ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ - 1       30/-       35/-       80/-       32, ਅੰਦਰਮਈ ਜੀਵਨ ਸ਼ਹ         5. ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ - 2       60/-       65/-       80/-       32, ਅੰਦਰਮਈ ਜੀਵਨ ਜ਼ਹ         6. ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ - 3       100/-       100/-       110/-       34, ਅੰਦਰਮੀ ਜੀਵਨ ਜ਼ਹਾ         7. ਹੋਵੇਂ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ       25/-       30/-       35, ਜਿਸੀਆ ਸੁਰਜ਼ ਦੁੱਚ ਦਿ         8. ਚਉਥੇ ਪਹੀਰ ਸਬਾਹ ਕੋ       55/-       60/-       70/-       35, ਜਿਸੀਆ ਸੁਰਜ਼ ਸੁਆ ਸੁਰਜ਼ ਸੁਆ ਸੁਰਜ਼ ਗੁੜਾ         10. ਬਾਬਾਟੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ       50/-       50/-       30, ਸੇਵਾ ਸਿਮਾਤ ਗੁਹਾਰ       31, ਸਿਮਾਤ ਗੁਹਾਰ         11. ਸਰਬ ਸ਼੍ਰਿਆ ਅਗੁੱਚ ਗੁੱਥੇਦ ਸਿੰਘ       10/-       10/-       10/-       40, ਮਾਨੁਥ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋ         13. ਅਗੰਮ ਅਗੁੱਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ       10/-       10/-       41, ਸਾਰਥ ਜੁਰਾ       42, ਸਾਰਥ ਜੁਰਾ         15. ਅਮਰ ਜੁੱਥਾਂ       15/-       15/-       20/-       44, ਸਾਰਥ ਜੁਰਾ         16. ਹਿਆਰਨ ਜੁੱਥਾਂ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ਸੁਰਤਿ ਸਬਦਿ ਮਾਗਗ<br>ਸੁਰਤਿ ਸਬਦਿ ਮਾਗਗ<br>ਸੁਰਤਿ ਸਬਦਿ ਮਾਗਗ<br>ਸੁਰਤਿ ਸਬਦਿ ਮਾਗਗ<br>ਸੁਰਤਿ ਸਬਦਿ ਮਾਗਗ<br>ਬਾਤ ਅਗੰਮ ਕੀ – ਸੱਤ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ 155/- 235/- 270/- 31.8<br>ਸਿਫਵ ਸਚਿਆਚਾ ਹੋਈਐ – 1 30/- 65/- 80/- 32.1<br>ਕਿਵ ਸਚਿਆਚਾ ਹੋਈਐ – 2 60/- 65/- 80/- 110/- 110/- 34.3<br>ਹੋਵੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਸੁਰਤਿਆਂ ਉਪਜੈ ਚਾਉ 55/- 60/- 70/- 36.1<br>ਸੁਰਤਿਆਂ ਜੁਧਾਰੀ ਸਬਾਹ ਕੈ 50/- 50/- 10/- 10/- 10/- 10/- 10/- 15/- 15/- 20/- 41.1<br>. ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/- 15/- 20/- 43.7<br>. ਯੋਮਾਰ ਜੋਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/- 100/- 150/- 44.1<br>. ਯੋਮਾਰ ਜੋਤਾਂ 100/- 100/- 15/- 44.1<br>. ਯੋਮਸਰ ਗਾਥਾ 50/- 100/- 15/- 44.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ਅੰਮ੍ਰੇਤ ਬਚਨ ਸਾਧ ਕੀ ਬਾਣੀ<br>ਗੁਭੂ ਅਮਰਦਾਸ ਪਰਸੀਐ<br>ਭਗਵਤ ਗੀਤਾ।<br>ਅਨੰਦਮਈ ਜੀਵਨ ਜਾਦ<br>ਪੱਤਰਕਾਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ<br>ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਵਲੋਂ ਉੱਤਰ<br>ਅਨੁਭਵੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>ਜਿਮਚਤ ਕਹਾਂ ਨਹੀਂ<br>ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਚਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਦਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                   |
| ਕਿਵ ਕੁੜੈ ਤੁਟੈ ਪਾਲਿ<br>ਬਾਤ ਅਗੰਮ ਕੀ – ਸੱਤ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ 155/– 235/– 70/– 31. ਬ<br>ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ – 1 30/– 35/– 80/– 32. 1<br>ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ – 2 60/– 65/– 80/– 33. 1<br>ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ – 3 100/– 100/– 110/– 34. 35. 1<br>ਹੋਵੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਹੋਵੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਚੁਊਥੇ ਪਹੀਰ ਸਬਾਹ ਕੈ 55/– 60/– 70/– 36. 35. 1<br>ਸੁਰਤਿਆਂ ਉਪਜੈ ਚਾਉ 55/– 60/– 70/– 37. 1<br>. ਬਾਬਾਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ 50/– 50/– 50/– 39. 37. 1<br>. ਸਾਰਬ ਪ੍ਰਿੰਘ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/– 10/– 10/– 10/– 39. 39. 37. 1<br>. ਅਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/– 70/– 41. 15/– 20/– 43. 1<br>. ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 43. 1<br>. ਹਿਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/– 10/– 15/– 20/– 44. 1<br>. ਅਮਰ ਗਾਥਾ 100/– 100/– 15/– 44. 1<br>. ਅਮਰ ਗਾਥਾ 100/– 100/– 15/– 44. 1<br>. ਅਮਰ ਗਾਥਾ 50/– 100/– 100/– 45. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਪਰਸੀਐ<br>ਭਗਵਤ ਗੀਤਾ।<br>ਅਨੰਦਮਈ ਜੀਵਨ ਜਾਂਦ<br>ਪੱਤਰਕਾਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ<br>ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਵਲੋਂ ਉੱਤਰ<br>ਅਨੁਭਵੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>ਗਿਸ਼ੀਆ ਮੁਨੀਆਂ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ<br>ਅੰਦਰਲੀ ਖੋਜ<br>ਸਿਮਰਤ ਕਹਾਂ ਨਹੀਂ<br>ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ |
| ਬਾਤ ਅਗੰਮ ਕੀ – ਸੱਤ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ 155/– 235/– 270/– 31. ਵੈਂ<br>ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ – 1 30/– 35/– 80/– 33. ਪੈਂ<br>ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ – 2 60/– 65/– 80/– 34. ਹੈ<br>ਹੋਵੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਹੋਵੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਰੁਫੈ ਪਹਰਿ ਸਬਾਹ ਕੈ 55/– 60/– 70/– 35. ਹੈ<br>ਸੁਰਤਿਆਂ ਉਪਜੈ ਚਾਉ 55/– 60/– 70/– 36. ਹੈ<br>ਸੁਰਤਿਆਂ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/– 10/– 10/– 39. ਹੈ<br>ਸਾਰਬ ਪ੍ਰਿਆ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/– 10/– 10/– 39. ਹੈ<br>ਅਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/– 70/– 40. ਹੈ<br>ਅਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/– 70/– 15/– 42. ਹੈ<br>ਗੁਰਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 43. ਹੈ<br>ਗੁਰਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/– 100/– 15/– 44. ਹੈ<br>ਪਰਤਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ 50/– 100/– 100/– 45. ਹੈ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ਭਗਵਤ ਗੀਤਾ। ਅਨੰਦਮਈ ਜੀਵਨ ਜਾਚ<br>ਪੱਤਰਕਾਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ<br>ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਵਲੋਂ ਉੱਤਰ<br>ਅਨੁਭਵੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>ਰਿਸ਼ੀਆ ਮੁਨੀਆਂ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ<br>ਅੰਦਰਲੀ ਖੋਜ<br>ਸਿਮਰਤ ਕਹਾਂ ਨਹੀਂ<br>ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                                 |
| ਕਿਵ ਸਚਿਆਚਾ ਹੋਈਐ – 1 30/– 35/– 80/– 33. 1 ਕਿਵ ਸਚਿਆਚਾ ਹੋਈਐ – 2 60/– 65/– 80/– 33. 1 ਹੈ. 110/– 110/– 110/– 110/– 110/– 110/– 34. 35. 1 ਹੈ. 100/– 110/– 110/– 35. 1 ਹੈ. 100/– 100/– 110/– 35. 1 ਹੈ. 100/– 100/– 100/– 10/– 36. 1 ਹੈ. 10/– 10/– 10/– 10/– 10/– 10/– 10/– 10/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ਅਨੰਦਮਈ ਜੀਵਨ ਜਾਚ<br>ਪੱਤਰਕਾਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ<br>ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਵਲੋਂ ਉੱਤਰ<br>ਅਨੁਭਵੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>ਰਿਸ਼ੀਆ ਮੁਨੀਆਂ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ<br>ਅੰਦਰਲੀ ਖੋਜ<br>ਸਿਮਰਤ ਕਹਾਂ ਨਹੀਂ<br>ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                      |
| ਕਿਵ ਸਚਿਆਚਾ ਹੋਈਐ – 2 60/– 65/– 80/– 33. ਪੈਰਵ ਸਚਿਆਚਾ ਹੋਈਐ – 3 100/– 100/– 110/– 34. ) ਹੁੰਵੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਚੁੰਢੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਚੁੰਢੈ ਪਹੀਰ ਸਬਾਹ ਕੈ 55/– 60/– 70/– 36. ) 37. ੀ<br>ਸੁਰਤਿਆਂ ਉਪਜੈ ਚਾਉਂ 55/– 60/– 70/– 37. ੀ<br>. ਬਾਬਾਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ 50/– 50/– 50/– 38. ਹੁ<br>. ਸਚਬ ਪ੍ਰਿਆ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/– 10/– 10/– 40. ।<br>. ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਫੁਹਾਰ<br>. ਅੰਸ੍ਰੇਤ ਫੁਹਾਰ<br>. ਅੰਸਰ ਜੋਤਾਂ<br>. ਗੁਆਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ<br>. 100/– 100/– 44. )<br>. ਪਰਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ<br>. ਪਰਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ਪੱਤਰਕਾਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ<br>ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਵਲੋਂ ਉੱਤਰ<br>ਅਨੁਭਵੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>ਰਿਸ਼ੀਆ ਮੁਨੀਆਂ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ<br>ਅੰਦਰਲੀ ਖੋਜ<br>ਬੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਸਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                                                           |
| ਕਿਵ ਸਚਿਆਚਾ ਹੋਈਐ – 3 100/– 100/– 110/– 34, 35, विहे ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ 25/– 30/– 30/– 35, विहे भरी पर्याप्त मुसराय है 55/– 60/– 70/– 36, 37, विहे मुसराय है 55/– 60/– 70/– 37, विहे मुसराय है मुसराय है 55/– 60/– 70/– 37, विहे मुसराय हो मुसराय है मुसराय है 55/– 60/– 70/– 37, विहे मुसराय हो मुसराय हो मुसराय हो हो 10/– 10/– 10/– 40, विहे मुसराय हो वह मुसराय हो 10/– 15/– 15/– 20/– 44, विहे मुसराय हो मुसराय हो हो मुसराय हो 100/– 100/– 15/– 15/– 20/– 44, विहे मुसराय हो मुसराय हो मुसराय हो मुसराय हो निकाय हो निकाय हो निकाय हो 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– 1 | ਮਹਾਪੁਰਸ਼ਾ ਵਲ ਬੁੱਤਰ<br>ਅਨੁਭਵੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>ਯਿਸ਼ੀਆ ਮੁਨੀਆਂ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ<br>ਅੰਦਰਲੀ ਖੋਜ<br>ਸਿਮਰਤ ਕਹਾਂ ਨਹੀਂ<br>ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                                                                |
| ਹੁਵੈ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ<br>ਚਉਥੈ ਪਹਰਿ ਸਬਾਹ ਕੈ 55/– 60/– 70/– 35.1<br>ਸੁਰਤਿਆਂ ਉਪਜੈ ਚਾਉ 55/– 60/– 70/– 36.1<br>. ਬਾਬਾਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ 50/– 50/– 37.1<br>. ਸਰਬ ਪ੍ਰਿੰਘ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/– 10/– 10/– 38.2<br>. ਅੰਮ੍ਰਿੰਤ ਫੁਹਾਰ 60/– 70/– 40.1<br>. ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 41.1<br>. ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 43.1<br>. ਹਿਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/– 100/– 100/– 44.1<br>. ਪਰਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ 50/– 50/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ਅਨੁਭਵੀਂ ਪ੍ਰਵੇਚਨ<br>ਰਿਸ਼ੀਆਂ ਮੁਨੀਆਂ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨ<br>ਅੰਦਰਲੀ ਖੋਜ<br>ਬੁਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵੇਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                                                                                                     |
| ਚਉਥੇ ਪਹਾਰਿ ਸਬਾਹ ਕੈ 55/- 60/- 70/- 36.) ਸੁਰਤਿਆਂ ਉਪਜੈ ਚਾਉ 55/- 60/- 70/- 36.) . ਬਾਬਾਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ 50/- 50/- 38. ਹੁ ਸਰਬ ਪ੍ਰਿਆ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/- 10/- 10/- 39. ਹੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਹਾਰ 60/- 70/- 40. ਹੁ ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/- 15/- 20/- 43. ਹੁ ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/- 15/- 20/- 43. ਹੁ ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 100/- 15/- 20/- 43. ਹੁ ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 100/- 15/- 20/- 43. ਹੁ ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 100/- 15/- 20/- 43. ਹੁ ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 100/- 15/- 20/- 43. ਹੁ ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 50/- 100/- 100/- 100/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ਰਿਸ਼ੀਆਂ ਸੁਨੀਆਂ ਦੇ ਭੂਪੋਸੀਗੋਆਨ<br>ਅੰਦਰਲੀ ਖੋਜ<br>ਜੂਪਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਯੋਗਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਸੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                                                                                                   |
| ਸੁਰਤਿਆਂ ਉਪਜੈ ਚਾਉ 55/~ 60/~ 37, ਸਿਮਰਤ ਕਹ<br>ਬਾਬਾਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ 50/~ 50/~ 38, ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਦ<br>ਸਰਬ ਪ੍ਰਿੰਘ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/~ 10/~ 10/~ 39, 'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰ<br>ਅੰਮ੍ਰੀਤ ਫੁਹਾਰ<br>ਅੰਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/~ 70/~ 40, 'ਮਾਨੁਖ ਤਨ<br>ਅਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/~ 70/~ 41, 'ਯੋਗਾ ਉਪਰ<br>ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/~ 15/~ 20/~ 43, ਜੀਵਨ ਜੁਗਵਿ<br>ਨੇਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/~ 100/~ 44, ਮਾਰਗ ਚੋਣ<br>ਅਮਰ ਗਾਥਾ 100/~ 100/~ 45, ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ<br>ਧਰਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ 50/~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ਸਿਮਰਤ ਕਹਾਂ ਨਹੀਂ<br>ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                                                                                                                                                   |
| ਬਾਬਾਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ 50/– 50/– 39. ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਾਦ ਸਰਬ ਪ੍ਰਿਆ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/– 10/– 10/– 10/– 40. 'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰ ਅੰਸੇਤ ਭੁਹਾਰ 10/– 10/– 10/– 40. 'ਸਨੁਖ ਤਨ ਅੰਜੇਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/– 70/– 15/– 41. 'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਪ੍ਰਚਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 43. ਜੀਵਨ ਜੁਗਵਿ ਸੁਗਵਿਆ ਗੋਤਾਂ 15/– 20/– 44. ਮਾਰਗ ਚੋਣ ਅਮਰ ਗਾਥਾ 100/– 100/– 100/– 100/– 45. ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ 45. ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ ਧਰਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ 50/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਵਚਨ<br>'ਸੇਵਾ ਸਿਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ                                                                                                                                                                                      |
| ਸਰਬ ਪ੍ਰਿਅ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ 10/– 10/– 10/– 39, 'ਸੈਵਾ ਸਿੰਮਰ ਅੰਮੁਤ ਭੁਹਾਰ 10/– 10/– 10/– 40, 'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਅਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/– 70/– 15/– 41, 'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਪ੍ਰਚਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 43, ਜੀਵਨ ਜੁਗਵਿਨ ਜੁਗਵਿਨ ਸੁਗਵਿਨ ਸੁਗਵਾਂ ਦੀ 45, ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ 50/– 50/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ੱਸੇਵਾ ਸਿੰਮਰਨ ਜੁਗਤੀਆਂ<br>'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ<br>ਮਾਰਕਾ ਜੋਣ                                                                                                                                                                                         |
| ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਫੁਹਾਰ<br>ਅਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/– 70/– 10/– 41. 'ਯੋਗਾ ਉਪਰ<br>ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 42. 'ਕਰਮ ਬੰਧਨ<br>ਅਮਰ ਜੋਤਾਂ<br>ਹਿਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/– 100/– 100/– 150/– 44. ਮਾਰਗ ਚੋਣ<br>ਅਮਰ ਗਾਥਾ 50/– 100/– 100/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 'ਮਾਨੁਖ ਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ'<br>'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ<br>ਮਾਰਕਾ ਜੋਣ                                                                                                                                                                                                                 |
| ਅਗੰਮ ਅਗੋਚਰ ਦਾ ਮਾਰਗ 60/– 70/– 41. 'ਯੋਗਾ ਉਪਰ<br>ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 20/– 42. 'ਕਰਮ ਬੰਧਨ<br>ਅਮਰ ਜੋਤਾਂ 15/– 20/– 43. ਜੀਵਨ ਜੁਗਵਿ<br>ਹਿਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/– 100/– 100/– 100/– 45. ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ<br>ਯਮਰ ਗਾਥਾ 50/– 100/– 100/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 'ਯੋਗਾ ਉਪਰ ਲੈਕਚਰ'<br>'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ<br>ਮਾਰਕਾ ਜੋਣ                                                                                                                                                                                                                                          |
| ਪੁਰਾਤਨ ਟੀਕਾ – ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ 10/– 15/– 42. 'ਕਰਮ ਬੰਧਨ<br>ਅਮਰ ਜੋਤਾਂ 15/– 20/– 43. ਜੀਵਨ ਜੁਗਵਿ<br>ਹਿਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/– 100/– 100/– 100/– 100/– ਹਨਤਾਵਾਂ ਦੀ 45. ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ 45. ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ ਰਸਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 'ਕਰਮ ਬੰਧਨ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ'<br>ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ<br>ਮਾਰਕਾ ਦੋਣ                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ਅਮਰ ਜੋਤਾਂ 15/– 15/– 20/– 43. ਜੀਵਨ ਜੁਗਵਿ<br>ਹਿਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/–<br>ਅਮਰ ਗਾਥਾ 100/– 100/– 45. ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ<br>ਧਰਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ 50/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ਜੀਵਨ ਜੁਗਤਿ<br>ਮਾਰਗ ਜੋਝ                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ਹਿਮਾਲਿਆ ਦੇ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਨਿਵਾਸ 100/– 100/– 45. ਮਾਰਗ ਚਣ<br>ਅਮਰ ਗਾਥਾ 100/– 100/– 100/– 45. ਮਨੋਭਾਵਾਂ ਦੀ<br>ਧਰਮ ਯੁਧ ਕੇ ਚਾਇ 50/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 100/– 100/– 45. ਮਨਭਾਵਾਂ ਦੀ<br>50/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , de                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 19. ਪਵਿੱਤਰ ਪੈਂਡਾ 25/- ਉਪਰੋਕਤ ਪਸਤਕਾਂ ਆਪ ਜੀ ਮਨੀਆਰਡਰ ਜ਼ੈਕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ਕ਼ਾਂ ਆਪ ਜੀ ਮਨੀਆਰਡਰ ਜੈਕ ਜਾਂ ਸੈਂਕ ਡਰਾਟਟ                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 20. ਭਗਤ ਪ੍ਰਹਿਲਾਦ 10/- 10/- ਸਾਹਿਬ ਤੋਂ ਮੰਗਵਾ ਸਕਦੇ ਹੋ ਜਾਂ ਟਰਸਟ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ਜਾਂ ਟਰਸਟ ਦੇ ਅਕਾਉਂਟ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10/- 10/- ਕਰਵਾ ਕੇ ਮੋਬਾਇਲ ਨੰਬਰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 40/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| $23.$ ਸਾਜਨ ਚਲੇ ਧਿਆਚਿਆ $10/ 10/ R_{\rm ank} \cdot { m Orienfal}$ $R_{ m s}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Bank Oriental Bank Of Commerce                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 24. ਅਬਿਨਾਸੀ ਜੋਤ ਭਾਗ – 1   90/-   90/-   A/c No. 11962011005435 A/c V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | A/c No. 11962011005435 A/c VGRMCT/Atam Marg Rtgs/Neft                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 25. ਅਬਿਨਾਸੀ ਜੋਤ ਭਾਗ – 2 90/– 90/– Ifsc Code: Ol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ifse Code: ORBC0101196                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ਭਾਗ – 1 60/– 60/–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Our Address: VGRMCT Gurdwara Ishar Parkash Rafwara Sahih                                                                                                                                                                                                                                                     |
| - 2 60/- 60/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (Near Chandigarh) P.o. Mullanpur Garibdas.                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 28. ਸੰਤ ਤੁਮਾਰੇ ਤੁਮਰੇ ਪ੍ਰੀਤਮ 50/– Teh. Kharar, Distt. Ajitgarl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Teh. Kharar, Distt. Ajitgarh (Mohali) 140901, Pb. India                                                                                                                                                                                                                                                      |

# Life of Guru Angad, The Second Guru

Max Arthur Macauliffe

In Matte di Sarai, a village about six miles from Muktsar in the Firozpur district of the Panjab, once lived a trader called Pheru. He subsequently moved to the village of Harike, where he found a better opening for commerce. His wife's maiden name was Ramo, but after her marriage she was called Daya Kaur. She is described as a lady of gentle disposition, charitable, and religious. Four hours before day on the 11th of Baisakh in the Sambat year 1561 (A. D. 1504) a son was born to them. He received the name Lahina. In due time he wedded a lady called Khivi, a native of Matte di Sarai and lived there. Lahina's wife there gave birth to a daughter called Amro and to two sons who were named Dasu and Datu.

When Matte di Sarai was sacked by the *Mughals* and *Baloches*, Pehru and Lahina's families went to live in Khadur, now a famous Sikh town in the Tarn Taran subcollectorate of the Amritsar district. While dwelling there Lahina organized a yearly pilgrimage of devout Hindus to *Jawalamukhi*, a place sacred to Durga in the lower Himalayas, where fire issues from the mountains.

There lived in Khadur a Sikh called Jodha whose practice it was to rise every morning three hours before day and repeat the *Japji* and the *Asa ki War*. One pleasant night when gentle zephyrs cooled the heated air, Lahina heard a voice which awakened his emotions as it sang the following -

Ever remember that Lord by worshipping

whom thou shalt find happiness.

Why hast thou done such evil deeds as thou shalt suffer for?

Do absolutely nothing evil; look well before thee.

So throw the dice that thou mayest not lose with the Lord,

Nay, that thou mayest gain some profit.

As Lahina attentively listened, his mind obtained peace. After daybreak he asked Jodha who had composed that stimulating hymn. Jodha duly informed him that it was his Guru, Baba Nanak, then dwelling in Kartarpur on the bank of the Ravi. Devotion was kindled in Lahina's heart by all that he had heard from Jodha; and he longed to behold the Guru, it is said, as the *chakor* desires to see the moon.

Lahina was conducting his family and his company of pilgrims to jawalamukhi, but he induced them to break their journey at Kartarpur, telling them that they could perform two religious acts on the one pilgrimage. They could visit Guru Nanak, whom many persons believed to be beloved of God, and whose holy company was desirable and ought to be sought by all men. They might afterwards behold the flame goddess of Jawalamukhi. Lahina's advice was adopted and he was enabled to offer his obeisance to the Guru. The Guru, on observing his kind heart and amiable disposition, inquired who he was and whither he was going. Lahina told him his name and errand, on hearing which, the Guru spoke to him of the True Creator. His discourse made such an impression on Lahina that he threw away the bells with which he had provided himself to dance before the goddess at Jawalamukhi. He congratulated himself on his good fortune in meeting the Guru, and said he no longer felt an inclination to worship in a heathen temple.

His companions, who had grown weary of waiting for him, at last pressed him to continue his journey to Jawalamukhi. They said that, though he was the leader of their party, yet he forsook them on the road and in a strange country. They further represented that it was written in the holy books of their faith, that he who threw any obstacle in the way of those who were doing penance, giving alms, fasting, going on pilgrimage, or getting married; who through laziness or fear of growing weary failed to worship Durga, the giver of wealth and holiness; or who having made a vow relinquished all efforts to accomplish it, was a great sinner, and his wealth and sons should all perish. Lahina coolly replied that he was prepared to suffer every calamity that might occur to him, but he would not forsake his true Guru. He had obtained such peace of mind while listening to his discourses, that he said he had already derived all the advantage he could have hoped for from the worship of the goddess. He then decided to discontinue his pilgrimage and abide with the Guru.

The Guru, on seeing his daily increasing devotion, said to him one day, 'I must give thee something; but first go home and settle thine affairs, and when thou returnest I will initiate thee as a Sikh.' Upon this Lahina returned to Khadur, and told his wife what had happened and the spiritual change which had been wrought in him by meeting Guru Nanak, whom he described as the bestower of happiness both in this

world and the next. He said he had determined to place himself for the future at the Guru's feet. After a stay of some days at his home, during which he procured a new suit of clothes for himself and a bag of salt for the Guru's free kitchen, he set out, accompanied by his nephew, for Kartarpur. On arriving at the Guru's house he was respectfully received by Sulakhani, the Guru's wife, who told him that the Guru was in his fields, and would be home by evening. If, however, Lahina desired to see him at once, he might go to meet him. Accordingly Lahina, making over the bag of salt to mata Sulakhani, went straightway to the Guru.

The Guru had collected three bundles of grass for his cows and buffaloes, and he desired to have the bundles taken home; but, as the grass was wet and full of mud, his ordinary Sikhs slunk away from the task. He then asked his sons Sri Chand and Lakhmi Das to carry the bundles. They too evaded the duty, saying that there was a labourer coming who would take them. Lahina, who had just arrived, made his obeisance and said, 'Consider me as a labourer, and give me this work to do.' The Guru repeated his wish to have the bundles taken to his house. Lahina asked for assistance to lift the bundles on his head, and he would then carry them. The Guru said he might take as many as his strength permitted. Lahina, gathering strength from his enthusiasm, took up the three bundles, and walked with them in company with Guru Nanak to his house. On the way the dripping of the moist mud from the grass soiled his new clothes.

When they arrived, the Guru's wife, seeing Lahina's state, asked the Guru if it were a proper thing for him to impose such menial labour on a guest and soil his new

clothes. The Guru, she said, was depriving the Sikhs of their faith through his great want of consideration. The Guru replied that God had put the bundles on the head of the man who was fit to carry them. His wife, not understanding the Guru's hidden meaning, rejoined, 'See, his clothes from his head to his feet are fouled with the mud which has been dripping from the grass.' The Guru replied, 'This is not mud; it is the saffron of God's court, which marketh the elect. Even one of these bundles was difficult to lift. He hath acquired divine strength, and lifted all three.' On looking again the Guru's wife observed that the mud on Lahina's clothes had really changed to saffron. The three bundles are held by the Sikhs to symbolize spiritual affairs, temporal affairs, and the Guruship.

It was Guru Nanak's practice to rise three hours before day and go to bathe in the Ravi. After his bath, he used to recite the Japji, meditate on God, and sing His praises till day dawned. He was always attended by Lahina, who took charge of his clothes, and performed for him any other offices he required. Three other Sikhs - Bhai Bhagirath, Bhai Budha, and Bhai Sudhara on seeing Lahina's constancy and devotion to the Guru, thought that they too would perform meritorious service for him, so they proceeded in the early morning to the bank of the river to wait on him. It was the winter season, black clouds gathered, cold winds blew in guests, and hail began to fall. The three men became quite benumbed, and were with difficulty able to make their way home shaking and shivering. It was only by warming themselves at the fire that they recovered the use of their limbs. Lahina endured the cold as if it had been the mildest weather. When the Guru at sunrise came out of the water, he congratulated Lahina on his endurance, and said he had attained salvation, which was the main object of human birth.

Once Lahina thought to himself, 'The Guru endureth great cold in performing his penance. It is not right that his servant should live in comfort.' Accordingly before day next morning he too entered the water, and only came out at sunrise, by which time his body was nearly frozen. He fell down at the Guru's feet, and the Guru's touch had the effect of restoring the natural heat of his body. All the Sikhs were astonished on seeing the Guru's kindness to the man who had voluntarily become his servant, and endured well nigh unendurable hardships for him.

#### Chapter II

The Guru now began to enter on a systematic trial of the devotion of his Sikhs. One winter's night, as heavy rain was falling, a part of the wall of his house fell. The Guru said it must be repaired at once. His sons said it was now midnight and very cold, but they would send for masons and labourers in the morning, who would do the necessary repairs. The Guru replied that there was no need of masons and labourers. The Guru's work must be performed by his Sikhs. Everybody was silent except Lahina, who at once stood up and began to repair the wall. The Guru's sons and other Sikhs went off to sleep. When Lahina had to some extent restored the wall, the Guru said, 'That is crooked, throw it down, and build it up again.' Lahina did so, but the Guru again professed not to be satisfied. The foundation must be moved back, which meant that the wall must be thrown down again, and built up for the third time.

Lahina obeyed his master's order, but the master again expressed his dissatisfaction, and asked to have the wall again destroyed and again rebuilt. Upon this the Guru's sons told Lahina that he was a fool to obey unreasonable orders. Lahina, putting himself into a respectful posture, replied that a servant should make his hands useful by doing his master's work. The Guru then said to his family: 'You know not this man's worth. He used every year to visit the shrine of Durga. Now, having met the Guru, he hath remained to serve the true God.'

The Guru and his disciple grew daily more pleased with each other. In proportion as the Guru instructed him, divine knowledge entered his heart. The Guru's sons grew jealous of the devoted servant and disciple, and took no pains to conceal their dislike. Probably in order to still the enmity which daily increased, the Guru suggested that Lahina should return to Khadur, tarry there for some time, and cause God's name to be repeated. I myself lived there once in the house of Satbharai. My bed is still there. Thou shalt behold me in Khadur as if thou wert near me.'

Lahina, who was the essence of obedience, at once proceeded to Khadur. On his arrival it became known that he had spent three years with Guru Nanak, and had made great progress in virtue and spirituality. Accordingly, everybody went to pay him homage. Among others Takht Mal, the head man of the city, went to touch his feet. Lahina said to him, 'This must not be, since thou art in every way of higher rank than myself;' but Takht Mal knew of the power Lahina possessed to render him spiritually perfect, and would not abate a jot in his devotion to him. He pressed Lahina to give him religious instruction by

which he might be saved. Lahina accordingly repeated to him the following hymn of Guru Nanak -

God will regenerate those in whose hearts there is love;

He will make them happy with gifts, and cause them to forget their sorrows.

There is no doubt that He will assuredly save them.

The Guru cometh to meet those for whom such destiny hath been recorded,

And will give them for their instruction God's ambrosial Name.

They will walk as it pleaseth the true Guru, and never wander a-beginning.

Why should he, for whom God's court is at hand, bow to any one else?

The porter at God's gate will ask him no questions whatever.

Man shall be saved by the words of those on whom God looketh with favour.

There is no one to advise Him who sendeth and recalleth man.

God knoweth how to do all things; He destroyeth, constructeth, and createth.

Nanak, the Name is the reward of him to whom the Gracious One showeth favour.

On hearing this the doors of Takht Mal's understanding opened and divine knowledge shone on him. All the Sikhs, believing Lahina to be even as Guru Nanak, went to do him homage. *Langar* was daily made and distributed to visitors, and the devotion of the people daily increased.

The Guru, knowing Lahina's devotion, went to visit him in Khadur. Lahina and his wife fell at the Guru's feet, and placed everything they had at his disposal. The Guru taught Lahina contempt for the world, discrimination, and divine knowledge. Having thus made him spiritually wise

with excellent instruction, the Guru returned to Kartarpur, leaving Lahina in Khadur. While reciting the prayers taught him by the Guru, the time passed speedily for Lahina. Hopes, desires, and worldly love all vanished, while his spiritual love and devotion were all centred on God. As gold is tried by the touchstone, so did Guru Nanak try Lahina, and found him pure and altogether fit for the exalted office of Guru.

Henceforth Lahina never went into the town. He remained absorbed in spiritual thought and love of the Word. The only time he left his house was when he went to the border of a tank outside Khadur, where he used to lie down in incessant and unwavering meditation on God.

Guru Nanak, knowing Lahina's devotion, was not very long in paying him another visit, and thus addressed him: 'Thou hast performed excessive devotions. I cannot endure that thou shouldst suffer any longer. Between thee and me there is now no difference. None of my Sikhs hath such faith and confidence in me as thou, and therefore I love thee most of all. Thou art verily Angad a part of my body. I congratulate thee.' Saying this the Guru embraced him, and took him to Kartarpur.

While at Kartarpur Guru Nanak found time to attend to agriculture. He sowed several fields of corn which gave him an unfailing supply for his kitchen, from which he fed all comers, Musalmans as well as Hindus. Once, when there was an unusual crowd of visitors, continuous rain fell for three days, and it became impossible to light a fire or cook, so that there was nothing to eat for his guests. The Guru went out into the fields, taking with him his sons Sri Chand and Lakhmi Das. He explained to them his difficulty, and how

improper it would be that his guests should want for anything as long as they sought shelter with him. His sons replied, 'How can we satisfy such a crowd in this heavy rain? Whence can we obtain sufficient bread?' The Guru said, 'Climb this kikar tree, shake it, and it shall rain fruit and sweets to satisfy our visitors.' Sri Chand replied, 'Nothing can fall from kikar but thorns or bitter fruit.' The Guru then addressed his other son: 'Climb this tree and shake it.' Lakhmi Das replied, 'Hath such a thing ever been done before? Have sweets and pastry ever fallen from trees?' The Guru then told Angad to do what his sons had refused. Angad with great alacrity climbed the tree, shook it, when down fell heaps of every conceivable form of Indian sweetmeats. When the Guru's guests had partaken thereof and satisfied their hunger, they began to sing praises of the Guru and his faithful disciple.' Angad promptly explained that such power was not in himself. It was divine knowledge not sweetmeats which dropped from the tree. It was all the miraculous effect of the Guru's words. The Guru on hearing this said, 'My words are profitable, but only they who obey them shall obtain the fruit thereof.' It was then for the first time the Guru's sons and many of his Sikhs realized the value of obedience.

The Guru had by now well tested Lahina's devotion, but at the same time deemed it proper to make further trial, principally with the object of humbling the pride of his sons, and convincing them and his disciples that Lahina alone was worthy to succeed him. On one occasion near midnight, when the sacred songs had ceased, and all except the Guru had retired, he called his sons, told them that his clothes were soiled, and asked them to take them

at once and wash them. They replied that all the wells had stopped, that it was dark, and that, even if by any means they succeeded in washing the clothes, they could not dry them at that hour. When it was day they would procure a washerman who would perform the required service. The Guru said it would be well if they went themselves at once and washed them. They replied, that, if he could not wait till morning, he had better put on other clothes. Upon this the Guru addressed himself to Angad. Angad at once took up the clothes, whereupon day dawned, and he found the wells on the outskirts of the city in motion. He rapidly washed and dried his master's clothes. On returning with them in an incredibly short space of time, everybody was astonished, and the Guru again expressed himself, delighted with his service.

One day, as the Guru was washing his hair, the cup he used slipped from his hand and fell into a deep sink. The Guru told his sons to bring it to him quickly. They replied that the sink was very deep and full of dirty water, but that they would get somebody to dive for it. Upon this the Guru told Angad to restore him his cup. As soon as Angad put in his hand, it is said, the cup rose to the surface of the water, and he had no difficulty in taking it out and presenting it to his master. The Guru then said to his wife, 'Sri Chand and Lakhmi Das are thy sons; Lahina, who obeys me, is my son.' The Guru's wife duly admonished her sons, giving them hope at the same time that, if they obeyed their father's orders, one of them might be found fit to succeed him. The mother's words were addressed to deaf ears for the sons in no wise showed filial affection or obedience. The last trial of Guru Angad was on the subject of eating the corpse mentioned in the Life of Guru Nanak.

One day, as the Sikhs were assembled, the Guru seated Angad on his throne, put five piece and a coco-nut in front of him, and said to Bhai Budha, 'This is my successor; put a *tilak* on his forehead in token of his appointment to the Guruship.' Bhai Budha did so. The Guru then ordered his people to obey and serve Angad, who was in his image. Whoever did so should obtain the reward thereof. Guru Nanak's sons were highly displeased at being superseded. He told them that Angad alone had proved himself most worthy of the Guruship. It was a position which depended on self-sacrifice, Angad had exhibited that virtue in the highest degree, and consequently had the best claim to the position to which he had been elevated. Guru Nanak directed Angad after his appointment to the Guruship to return to Khadur. He obeyed, though he wished to remain in attendance on his master even to his latest breath. Bhai Gurdas thus describes the succession of Guru Angad -

Angad got the same tilak, the same umbrella over his head, and was seated on the same true throne as Guru Nanak.

The seal in Guru Nanak's hand entered Guru Angad's, and proclaimed his sovereignty.

He left Kartarpur, and went and lit the Guru's lamp in Khadur.

What was sown in the beginning hath germinated in this world; to offer another opinion were false cleverness.

Lahina obtained the gift from Nanak, and it must descend to the house of Amar Das.



Since the creation of the world, there has been a strong craving for happiness - consciously or unconsciously - in the hearts of all bodied beings, from the smallest insect to the big elephant and so on. Also at all times, they are trying to achieve happiness, so much so that in our present scientific age, it has been proved, that there is a strong desire for happiness among all, whether it is a tree or a flowering plant or a little fruit tree.

There has been a great botanist from Bengal, by name Dr. J. C. Bose. His researches have proved that a tree or a flowering plant or a small fruit tree receives the musical tunes with great pleasure; and thereby feels happiness. Under the influence of that great pleasure, it fructifies a lot and puts on large flowers. As against this, according to the research based on a television film in America, it has been shown that when a group of persons faces the herbs, plants, trees with a view to watering the harvest, putting fertilizers and doing the digging, the plants and harvests feel wary and start waving with joy. They feel happy. Also when man's feelings (of joy) come into telepathic contact with the consciousness of that plant, he feels the same (joyful) emotions, because there is the same soul that is the source of life and expanse of the entire universe. For this reason, it is the same life force that is present in the lowest category of life too. But when we dwell into the higher and higher shores of life, we deeply develop a

feel of our exclusiveness and erect around ourselves an adamant wall of our personal interests, our relationships, our likes and dislikes. We start feeling ourselves separate from the universal energy that embraces all living beings. Since the consciousness of all living beings is at the same level at the bottom, all constitute one single unit. Since there is a day-and-night difference between these two strata; one divides unity into diversity (each one separate). So when I talked about the tree, the innermost energy of love emanating from man is felt by the trees and they sprout into great joy and growth.

As against this, some wood-cutters approach the trees with cutters and axes. Their vital energy affected by their evil intentions produces in the plants signals of misery and fear. Such experiences in this computer age lift the curtain from the most abstruse philosophy and produce tensions in the human mind.

So whatever living being there is in the world begs a life of happiness. When we cross the creation of trees, herbs, birds, beasts, fish and those that crawl on the earth, those who are born out of eggs, or mother's womb or sweat and rise to the sphere of the human beings, we clearly experience and fully desire, that in the course of our lives, they should have nothing to do with misery, obstructions, vexations and difficulties in life; we should pass only a life of happiness that we should be getting whatever we desire, on no

occasion we should be unsuccessful, that success should always attend us in the journey of life and that we should always breathe with happiness. This wish is for our welfare; for we do all our actions for the attainment of joy. Still unwanted misery from somewhere enters our life. Since the dawn of creation great men of wisdom, seers and prophets, men of God, sages, saints and philosophers have been in search to discover from whence joys and sorrows enter our life, and what is the real form of happiness, and by what means can we be totally rid of all sorrows? who is it who experiences misery? and why man's natural effort is to achieve happiness? These researches gave birth to internal research based on experience. They devoted their whole life to discover how to earn happiness and having found out the great secret, they shared the fruits of their research for the good of mankind.

These searches are - 1. What is the image of God, Waheguru? What is the real nature of man? What are the elements in this human nature that produce misery or how we suffer from troubles? After deep searches, they recorded their experiences (findings) in the books of research and the world accepted them. In the Indian parlance, they are called different systems of philosophy (scriptures) such as Nyaye (logic), Meemansa (ritualism) including Poorav Mimansa and Uttar (later) Mimansa otherwise called the Vedant philosophy. Vaisheshite scripture (atomic view of the world), Sandhya Shaster (evolution of the world, without the need of God) and yoga system of philosophy. These six systems of philosophy came after the Vedas. In all these ideologies, the final and the highest stage of happiness is called Moksh or salvation. How can we reach this goal, through what means, and how to achieve the state of supreme bliss, after having totally got rid of all sorrows. This is called 'Desire for Liberation'. Every system has its own goal; some very deep, some rather shallow. I don't want to enter this topic, since my subject is the absence of misery and the complete attainment of happiness. These scriptures have popularized different methods (to reach the goal). They are 1. (right) actions 2. Worship. 3. Gyan (True Knowledge). According to these, misery attacks man from three sides; physical trouble, mental trouble and spiritual trouble.

According to Gurmat (philosophy of the Gurus) the above-mentioned woes can be divided into four parts. One misery is due to the eternal law of meeting and parting, a person is parted from some things, relations and interests; after having gained a part of them; for instance, the death of some most beloved relation, the loss of property, downfall of prestige and respected position. These are included in separation.

Guru Maharaj has listed hunger as the second category of suffering. This hunger includes physical hunger (absence of food), hunger for fleshly enjoyments, hunger for meeting people or of going on some joyous journeys, the hunger to achieve high posts, hunger to obtain great respect - and above all, the highest one is the hunger to earn money and amass property. This hunger has been termed by Guru Maharaj, as the thirst for achieving great things, which has been compared to a blaze of fire. This at all times breaks the supreme peace of the heart and mind. It is a rare person, whose this

thirst is quenched, otherwise the whole world is burning in these flames and being reduced to ashes and miseries, though possessing everything.

The thirst (desire) of only a few is quenched (stilled). Pause.

Man amasses millions and lacs of millions but restrains not his mind.

He longs for more and more. P. 213

So much so that according to Gurmat one can't enjoy peace of mind even after achieving the rule of the whole world -

The craving of even the great kings and the big land-lords is not quenched.

Intoxicated with the pleasure of wealth, they remain engrossed in it and their eyes see not anything else. In sin none has ever been satiated.

As the fire is satiated not with any fuel, so how can the mortal be content without the Lord? pause.

P. 672

This thirst leads to the big mental disease, which gives intense pain. This is due to the spread of the net of Maya (illusion).

Mammon has spread out its net and in it has placed the bait.

The avaricious bird is snared and cannot escape, O' my mother! P. 50

This craving filled with absence of true knowledge at all times keeps on burning the body. The being keeps burning in this fire of the desires, though he possesses everything.

Spiritual ignorance and desire burn this human body. P. 1067

The whole world, burning in this fire, goes on suffering intense pain. He can think of no remedy, for neither doctors nor Vaids have a cure for this malady. Because of this thirst, one keeps burning in the fire of desire, passes his life with sighs and groans and is due for the great sufferings of the

afterward. He wastes the invaluable human life

The world is burning in the fire of desires In many sins, it burns, burns and is wasted away. P. 1044

Guru Maharaj has described death or quitting the world as the third major trouble. A person is born in the world. Earlier he is in the womb of his mother. At that time, he is repeatedly praying to God to release him from that terrible hell. Taking your Name does not allow any suffering to touch me in this terrible hell. That Name is saving my life here, by means of producing tunes of (divine) music. I have realized the blessing of taking your Name. When I enter the world, (I promise) I will not forget your Name even for a moment. About this fact Guru Maharaj has hinted thus -

Inversed in the pit of the womb, the mortal performed penance.

There, with every breath, he continued to remember the Lord. P. 251

When a child comes out of the womb of his mother, the being at once forgets his prebirth promises and is engrossed in Maya (worldly illusion). He develops love for milk (of his mother). Then he establishes relationship with the parents. Then be fixes the remembrance of his relatives like brothers and sisters and others in his inner mind. As he grows up, he loves the sports. Later he is fully interested in the good and bad tastes of the eatables. He is engrossed in sinful foods like meat, fish, wines and such articles. In these enjoyments, he forgets the remembrance of God. Later on, under the influence of the intoxication of the waves of maddening youth, he gets caught in the whirl of enjoyments and is ever pursuing the attractions of the pleasures of the flesh.

On account of the excess of bodily indulgences, he ruins his health. Thus he is pushed into the deep well of miseries and falling into it, he catches dangerous diseases like AIDS.

Then he thinks of making provision for his old age. He would need a lot of money for his upkeep, and housing in old age. Then he makes all efforts to amass wealth by all means, fair or foul. The collecting of money with fair and honest means falls within the lot of only a few rare persons. The evils committed by man for amassing so much wealth accumulate in his inner consciousness the ill-smelling filth. Again his family for whose sake he owned a life of dishonest means and wrong doings, do not care for him even in the least. They do nor obey him. Under such conditions, he ruins his bodily health through explosive anger. In fire, he passes his final days filled with diseases sighs. When his final hour arrives, he feels extreme trouble, as he feels himself caught in the most dangerous arms of the agents of death.

Describing his desperate condition, Guru Maharaj has ordained thus -

Enjoying revelments, man himself becomes a heap of ashes and his soul passes away.

When the worldly man dies, a chain is thrown around his neck and he is led away. There, his good and bad acts are read out to him and seating him, his account is explained to him.

When thrashed, he finds no place of shelter, but none hears his bewailings now.

The blind man has wasted away his life. P. 464

This condition has been fully described in the holy writ. *At first he develops love for (his mother's) breast milk.* (P. 137)

So the sufferings at the hands of agents

of death prove extremely fearful. After that, Guru Maharaj enumerates physical ailments. The bodily diseases are the result of man's forgetting God and getting caught in the vortex of physical indulgences, which produce an increased tension. This tension is the result of breaking all moral laws, which leads to the impurity of character and conduct and breaking all bonds and rules. These include those ailments for which the doctor's and *hakims* have no cure.

Apart from these troubles, Guru Maharaj has pointed out the greatest trouble of them all, of which in ordinary conditions, a cure is impossible; and no cure has been discovered in crores of years at all, unless one meets the right type of Guru. As a result of this great suffering, the self is born and dies again and again. He enters different kinds of bodies in numberless births and lives and suffers with no end. As is ordained -

For several births thou became a worm and a moth.

In several birth thou wert an elephant, a fish and a deer.

In several births thou became a bird and a snake.

In several births thou wert yoked as a horse and an ox. P. 176

Apart from the above-mentioned sufferings, the greatest trouble is the thirst for the fulfillment of the various desires.

Desire always keeps churning his peace of mind inside. For the fulfillment of the desire for money, one submerges in the darkest and dangerous depths of mines, one battles with wild beings, flying in the skies, demonstrates dangerous antics for the sake of money; also they perform different types of numberless adventures risking their lives.

Always busy in the pursuit of money, one keeps forgetting God altogether. Also he indulges in various types of crimes by sinful use of one's strength, by fraud and deception, by adulterations, by the smuggling of the drugs - all for amassing more wealth. He performs (bad) actions, totally forgetting the day of judgement, when he will have to account for all his misdeeds. As is the commandment -

Practising great deceit, man acquires other's wealth.

Coming home, he squanders it on his sons and wife.

O my mind, practise not guile even by mistake. In the end, it is thy own soul that shall have to render an account. Pause.

P. 656

He does such defiled acts as murdering people by deception; snatching other persons money and uprooting the golden ideals of humanity by entering into condemnable actions. Some very big conquerors like Mahmood Ghaznavi, Changez Khan, Huns and Shakas sought for happiness, by massacring lakhs of people and robbing them of their properties. Thus it is ordained -

Taking halters, men go out at night to strangle others, but the Lord knows all, O mortal.

Concealed in places they look at others women.

They break into places, difficult of access, and enjoy wine deeming it sweet.

Over their respective misdeeds, they shall themselves afterwards, regret.

Azrail, the courier of death, shall crush them like the sesame in a mill. P. 315

So irresistible grows the desire to collect more and more of wealth, that one crosses even the limits of insanity.

There is mention in the life of Guru

Nanak, the Emperor of the world, that a ruler named Karoon had amassed 40 huge treasures of money, but he did not spend even one paise of that limitless wealth, even by mistake on the welfare of his subjects. Once an idea struck him to find out if any of his subjects had kept any wealth hidden in the form of coins of gold or silver. With this objective, he took out his daughter in a horse-carriage. In front, a proclamation was being made, that any one who brought to him one coin will be married to the princess in the carriage. A boy who was charmed by the beauty of the girl (and wished to marry her) begged a rupee from his mother risking his life and death for it. His mother said that when his father died, he was buried in the grave yard and a coin was put in the mouth of the dead man. So the boy could dig the grave of his father and retrieve that coin from the mouth of the skeleton. When Karoon learnt of this fact, he got all graves dug and coins taken out of the dead people's mouths. Emperor Guru Nanak, taking pity on the miserable plight of his subjects advised the ruler thus -

That alone is one's money, which one spends and eats. He gives it to others and thus pleases God. Don't hoard, nor enjoy it selfishly, share it with others. Such a largehearted giver of charity goes to heaven.

Nasihatnama

He taught wisdom to that ruler and taking him out of his mad love for money made him human. Mahmood Ghaznavi was suffering from paralysis at the time of his death. The strong passion for his looted wealth was pinching him like the pierce of a big needle. He commanded that all the wealth that he brought, looted from

different countries should be demonstrated in a heaps for miles. Also it should be written there as to which parts of the wealth he had looted from which countries and to get that how many persons had been murdered for each. He was seated in a wheel chair and was shown the entire wealth looted by him. At this, darkness surrounded him on all sides. The lamentings of lakhs of persons killed began ringing in his ears and the faces of the persons murdered by him were giving great fright to him and were bent on demanding their account from him. He felt himself fallen in the well of darkness. As he somewhat regained consciousness, he wept terribly and said, that this wealth would not accompany him to the next world. It would not go with him as there is a commandment in the *Bani* (Holy Writ) -

Kabir, when this body has to depart, put it thou on to some good path.

Either associate thou with the saints, or sing thou thy God's praises. P. 1365

When his consciousness returned, he found himself bound hand and feet in the fetters of the sins, which he had committed. He wept a lot and with tears in his eyes he remarked: Write in my life story that whatever crimes Mahmood committed for robbing and looting all that wealth throughout his life is not going to accompany him to the next world; in their place, the host of crimes that I committed to amass that wealth is going with me to the hereafter to demand their account. Take out my naked hands and feet from my bier, to demonstrate that I am quitting the world empty-handed. Seeing this, any future looter may take a warning not to commit such a blunder again.

Thus the intense desire for wealth

never brings any happiness. Similarly there are many other desires in life, which deceive a person into keeping him engaged in sufferings. An ordinary person feels that if he had a lot of wealth, and a great deal of property, if he got high promotions in his service, if his business crosses many times the limits in the matter of profits, also if he attains a great name at home and abroad, that he should have all the gains and he should never feel any shortage in any sphere, then he would feel very happy. But such is never the case.

Wealth and Happiness: I saw unlimited wealth earned through many means, I found myself a great author, enunciating scientific theories, economic fundamentals and writing dozens of books dealing with political objectives, I also had an experience of being a high officer, at last I found that I never tasted real happiness, the symbol of peace of mind.

The mammon of many forms, I have seen in many ways

With my pen, I have written ingenious things on paper

I have seen what it is to be a Chief, a King and a Lord.

Through them the mind is not satiated.

P. 179

Since there was no mental satisfaction, I kept feeling that there was some lack or shortfall. I enjoyed the best possible transports (vehicles) after my heart, I remained indulging in the pleasures of beautiful women, I saw my favourite plays and arenas, also I heard many types of music, still I never achieved peace of mind. As I got deeper into these objects, my desires multiplied more and more in me. I enjoyed all sorts of pleasures, I got into beautiful gardens. I tasted most delicious

fruits. But the mind remained troubled and burning.

I may have wind-fast horses and elephants to ride on.

Otto of Sandal, couches, beautifull ladies, and actors singing for me at dramas in the arena; in them, the mind attain not contentment.

The throne, royal court, ornaments, rugs, all the fruits, the beautiful gardens, hobby of chase, and the kingly entertainments, the heart becomes not happy by such deceptive efforts.

P. 179

All this proves that the greatest of the living beings attempts to achieve happiness and is ever trying for the greatest achievements, so much so that great men tell us that even Inder, the king of heaven, who enjoys countless comforts is no exception to it.

Generally an emperor of the whole world in whose kingdom there never is any revolt, whose treasury is ever overflowing, who never feels old, whose pleasures never leave any (adverse) effect on his health, whose subjects regard him as Lord God himself, whose enemies have no weight, whose army is all-powerful, in whose kingdom there never is any shortage of foodgrains, fruits, milk and other edible articles - such a ruler is believed to be really happy. If you take this state as one unit of happiness, then there are hundred times more joys in the world of angels and also hundred times more than that is found in the realm of the ancestors and more than hundred times of this is found in heaven or paradise; hundred time more happiness is there in Inder's paradise. In this manner the wise ones have enumerated a large number of heavens; such as Prajapat heaven, Karamdev heaven, Ajan Dev heaven, Brahm Lok, Shiv lok and the last limit of this

universe is *Baikunth* - or highest of all the heavens (these are names of heavens higher and higher).

If you regard all the pleasures of the highest heaven (Baikunth) as just one drop, then the joys of God's Realm (by remembering God's Name) could be compared to the ocean. The greatest happiness falls to the lot of sadhus, saints, knowers of God, devotees of the Gurus, spiritual scholars and those who have obtained salvation in this life itself. Such are the stages of happiness current in life. The happiness of the abode of Inder (heaven) is 10 billion times greater than the happiness of the ruler of this earth. Once Inder questioned his Guru thus, I have countless pleasures and enjoyments, what thing is lacking in me? His Guru, replied, Inder, in heaven there are only pleasures of enjoyments. But there never is complete bliss in the pleasures of the senses and the mind keeps on wandering in dissatisfaction. As is said -

Ahalya was the wife of Gotam, the penitent. Seeing her Indra was fascinated.

When he got a thousand marks of vulva on his body, then did he regret in his mind.

P. 1343

This is clear from such holy texts. About enjoyments of the sense, Guru Maharaj has ordained thus -

Even though, thou cohabit with hundreds of thousands of ladies and rule over the nine regions of the world.

Even then, without the True Guru, thou shalt not obtain happiness and receive births over and over again. P. 26

The Guru told Inder thus, you can get the answer to your question by searching for some great soul in the mortal world who has realized the Truth. Because the happiness that such a person enjoys bears no comparison to the joys of any god, nongod, Gandharv, Yaksh, Kinner and Pishach (super human beings all) in the universe. In this search, Inder met with many saints, who told him -

A man may enjoy a beauteous couch, numerous pleasures and all sorts of enjoyments.;

And may possess mansions of gold studded with pearls and rubies and plastered with fragrant sandal dust;

He may further enjoy his heart desired pleasures and have no anxiety whatever, but, if he remembers not that Lord, he is like a worm in excreta.

Without God's Name, there is no peace. In what other way can the soul be comforted? P. 707

The source of all the joys lies in the Name of God. The man who has forgotten God can be compared with nothing higher than the worm of excreta; because happiness is never possible without the Name of God. Real happiness is never related to the achievement of the physical pleasures. The attainment of real happiness is connected with achieving the Name of God. God's Name is the giver of all the joys of the world. Any being, immersed in the Name of God, though lacking in the achievements of world, still feels himself the king of the entire creation -

He, who abides in a broken hut, with all his clothes tattered;

And has neither high caste nor honour nor respect and wanders in wilderness;

Has neither a friend, nor a beloved and is without wealth, beauty, relation or kinsman; He is yet the King of the whole world, if his soul is absorbed in the Lord's Name.

Yea, with the dust of his feet, one is emancipated because the Lord is wellpleased with him. P. 707

When we contemplate Gurbani, we are confronted with the fundamental truth, that the whole world begs for happiness, there is none who asks for misery. But in the inner layer of happiness, there is the hidden misery which is many times more. Till now, we have not realized how we can achieve perfect bliss. Guru Maharaj has ordained that he is going to put us in the knowledge (of achieving happiness) which secret he has discovered after a long search. He intimates us that in the world there is happiness, which is beyond all weight and measure; which is never destroyed, nor is it ever lost, that is -

Searching and searching, I have ascertained this reality that the Lord's slave is dedicated unto Him.

O Nanak, if thou desirest eternal bliss, remember thou ever the Omnipresent Lord.

P. 714

He further ordains thus -

I have seen the whole world, there is no peace without the Lord's Name.

The body and wealth shall become dust, but hardly any one understands this.

In the world, no one invites misery, but it does come. What is the reason for this? When Guru Nanak the holy emperor, was discussing the deepest philosophy with the Siddhas on the Sumer Mountain (according to the book Suraj Parkash), the great Guru expressed his opinion that the whole world is the manifestation of Waheguru, then the Sidhhas said, O Nanak, tell how the birth of this world came about, when only One God was playing his play, according to his joy. As is the commandment -

The Lord, of Himself created His ownself and assumed He Himself the Name. Secondly He made the creation and seated therein, He beholds it with delight.

Thou Thyself art the Donor and Creator and being pleased, Thou bestoweth and showest mercy.

Thou art the Knower of all and Thou givest and takest life with a word.

Abiding within, Thou beholdest Thy creation with delight. P. 463

Guru Nanak, the Emperor, elucidated it thus. That God, Who has manifested Himself in separate creations, assuming countless shapes and colours in different waves, also manifested in the world one element, named 'haumein' (vanity or pride of personal identity) under the influence of which, the single Eternal God (falsely) appears to be divided into three elements; one, God; two, the world; and three, the individual self. Though the indivisibility of the Supreme can never be broken, yet in the final strata of the creations of Nature, He alone is (nothing else exists). In other words, He, as the Universal Soul is the creator of the whole world and in no way allows his singleness to be divided, still the (individual) being, born out of the union of the soul with nature comes under influence of 'haumein' and disrupts his consciousness from the original source (God) and is greatly allured by the visible world. (He falls in love with the world). As is the fundamental truth -

Searching, searching and searching, ultimately the mortal succeeds.

By Guru's Grace, he comes to know the whole reality.

When I look, then I see God at the root of all the thing.

Nanak, He Himself is minute and Himself great. P. 281

Under the influence of 'haumein' he forgot his (divine) source, but began to experience diversity in unity (God is the only reality, all else is unreal or false), thus

he cut himself off from the Supreme Energy (God) and caught the feel of diversity. Thus he begins to feel as helpless, hopeless and insignificant (not the God which he is) and becomes a being executed by his actions and striken with various miseries. He is bereft of the music of God's Name, is caught in ignorance. Nature has three qualities - Good, bad and indifferent (sato, rajo and tamo gunas). These (differentiations) are the basis of all troubles. Thus the consciousness of this being, completely enmeshed in nature began to experience great misery. From unity (with God) he entered into diversity (separateness from God) and finds the burden of the troubles unbearable. He is all sighs and groans, and goes from pillar to post. This great change of his from perfect happiness into the valley of troubles is due to his 'haumein'. The fundamental truth propounded by Guru Maharaj is briefly expressed as follows -

"In what, what way the world comes into being, O man?

By what, what ills does it perish?

Through self-conceit the world comes into being, O Sire.

Forgetting the Name, it suffers pain and perishes. P. 946

The upshot of all this is that this being having come out of the sphere of God's Name, has joined with Maya (illusion); he has forgotten the inner element of God's Name, and come under the influence of innate nature - which is the root of all troubles, he is caught in the web and feels extremely miserable. The remedy is to get shabad (holy writ) which is inside of him, from some competent Guru and with its power take a turning towards his real nature, he would reach the layer of Name's

(great) energy, and thus get immersed in realization of his self (soul) which is his real self, then he will enjoy happiness perpetually.

#### Why this search after happiness?

Man's reality is Godliness, which is Truth, knowledge and Bliss, but he goes under Maya (illusion), which is always material and dull and which is the source of all troubles. He gets caught in this, outward visible world whose existence is based on a d shape, which robs him of his consciousness and understanding and thus robs him. He gets far away from the sphere of Name and enters the sphere of miseries and troubles and feels miserable always. As is the commandment -

Kabir, the immaculate drop from the sky has fallen on the filthy ground.

Know thou thiswise, that without the saints' association, it becomes, like the ashes of furnance.

P. 1374

Kabir, the pure rain-drop of heaven mixes with the dust.

Millions of wise men have striven and failed. It can be separated not. P. 1375

This living being has come into existence, under orders of God. His source is God Eternal Himself, Whose elements are Truth, Knowledge, Bliss and Love. In His remembrance, there never can be any lack of happiness. For this reason, the whole creation of variegated shapes and colours, directed by his original reality (God) always rivets the needle of his thinking towards happiness. Hence the consciousness element of the whole creation is inclined towards its real source (God). But due to ignorance, the person deceived by Maya (illusion) keeps groaning under the miseries -

The birds of beautiful trees fly and go in four

directions.

The more they fly (up) the more they suffer. They ever burn and bewail. P. 66

# What is the means for the attainment of happiness?

As is the commandment -

If thou desirest enternal peace, then, seek thou the refuge of thy Lord. P. 1427

If thou desirest ever-lasting peace, O brother, the Guru counsels thee to associate with the saints.

P. 1182

Unto slave Nanak, God has shown His sight. Realising his own self, he has obtained supreme bliss. P. 375

The natural state of the self (soul) is Truth, Knowledge and Bliss. On the other hand, Maya (illusion) is the cause of misery. The coming together of the innate and the consciousness, based on ignorance, is the fundamental form of misery. The false concept of the material element, which is false knowledge, is the real form of misery, and lack of true knowledge is the cause of misery. Also the misery in the form of lack of true knowledge is the cause of all troubles. The discriminating knowledge of the difference between the material and the spiritual elements is the chief means of liberation from misery.

The final goal of the self is the attainment of the objective of Waheguru, which is the element of Supreme Consciousness, Who is all-knowledge, Omniscient, Omnipresent, Omnipotent, in which there is the extreme absence of misery, materialism and ignorance. Where there is the full store of knowledge, there the self (soul) achieves the discrimination between materialism and Godconsciousness. The self, breaking the fetters of ignorance, gets totally relieved of all troubles. Hence there is the supreme need

of meeting with a God-realized Guru and the Guru's grace.

With the help of the Guru, one has to achieve in the fullest measure the three instruments (means) namely (Good) act, prayer and knowledge. Thus one has to reach one's objective.

Desireelss Action (ਨਿਸ਼ਕਾਮ ਕਰਮ) - There is the problem of removing the filth and dirtiness accumulated in one's inner consciousness, through a succession of births. In this, the chief instruments (means) which are the best of all are remembering God's Name, devotional singing in the congregation (Kirtan) and performing actions without desire for fruit (selfless acts). Desireless service (of humanity) blesses the inner consciousness with full purity.

Prayer (ਉਪਾਸ਼ਨਾ) - Prayer consists of withdrawing mental tendencies from all directions and steadying and concentrating the mind only on God, the Eternal, who is all knowledge, all consciousness and all bliss, in order to achieve the goal of one's life.

For the attainment of the final goal of prayer, all distinctions between the trio, prayer, the maker of the prayer and the objective cease to exist (these three should work in perfect unison). For that purpose, the very indispensable one needed is a competent and experienced Guru, or a Gurmukh (Guru-oriented) the one who has achieved the state of being a perfect man of the Guru, in the service of the Guru fraternity; he should be the servant of God, the preacher of God and one who has realized God, you may address him by title of a perfect Gursikh (the true disciple of the Guru), or a saint or a Sadhu. There is little difference between either of these epithets.

Divine Knowledge (विभार) - When the mind becomes stable (concentrated) on one's goal, then with the grace of the Guru he is totally rid of the five illusions - namely the total destruction of the false) consciousness of having a separate existence (he is one with God), attaining the state of non-duality (with God); eliminating the feel of separateness of the individual being (with God) and, also the difference between Self and God. Only one God is felt to be manifest in all beings and at all places. As is said -

The one Lord is in many manifestations and wherever I look, there is He pervading and filling all.

Fascinating is the marvellous picture of mammon and only a few understand this. Everying is the Lord, everything is the Lord. There is nothing but God, the world-sustainer.

As one thread holds hundreds and thousands of beads, so is that Lord in warp and woof. Pause.

P. 485

Now the question arises, namely an average person cannot even understand this statement the attainment of bliss with full consciousness, nor can he advance even one step forward fully bound in the fetters and chains of Maya (illusion). He is bound by the unbreakable chains of illusion, various interests, envy, jealousy, hostility, enmity, talking ill of others and back biting, and thus cannot advance even one step. He is fully immersed in five senses namely sound, touch, shape, taste and smell. He is also burning in four fires, namely voilence, attachment, anger and greed (ਹੈਸ, ਹੇਤ, ਕੋਪ, ਲੋਭ). Also he is completely fettered by the five robbers, who are authority or power, wealth, beauty, caste and youth. That person is very badly caught and chained in evil intentions, hears everything (all good discourses) with his ears but gives very superficial consideration to them; so he cannot advance even one step (towards his real goal) all through his life. The only cure for these ills is possible in the company of perfect, great souls. In the company (of such men of God), by slow degree, the evils begin to leave him, such as the robbers who have bound him and the thieves like the various physical allurements (described above) for as is said -

'In the company of sadhus and saints all wicked evils fall under complete control (page 182). According to this commandment, all these evils start running away with fear and the consciousness of this person begins to be awakened and the dense darkness collected in his mind starts disappearing, as a result of the meeting with the saints and the doing of services to the saints -

When, the plumule of the actions of past sprouted, I met Lord, the Reveller and Detached.

My darkness is dispelled on meeting God. O Nanak, and I am awakened after being asleep for numberless births. P. 204

Of their kindness, the Saints have told me of the True One and I have obtained all this comfort and joy.

In the Society of Saints sing the praises of God.

Says Nanak, through the greatest good fortune the Lord is found. P. 179

# Is misery really a bad things?

According to the fundamentals of Gurus philosophy, Guru Maharaj has not taught us to hate misery. Rather he has termed misery as the progenitor of happiness.

Pain is the medicine and pleasure the malady, and where there is pleasure, there is no desire for God.

P. 469

Misery has been termed as a medicine. At one place, Guru Maharaj has commanded thus -

Imbued with the Lord's praise, O Nanak, one's soul and body are reverdured.

With the fire of pain, the mortals are scorched to death, but pain is also the cure of all ills.

P. 1240

Guru Ji has gone to the extent of pronouncing that misery is the gate to Waheguru and the watchman at that is anger. Hope and fear of misery are both the decorations of that door. So long as a person does not accept misery as happiness and so long as he does not make a compromise with misery, he is not able to pass through that gate. Hence one has to own misery, for the attainment of supreme bliss in his life. As is narrated in the life of the supreme Guru, Guru Nanak Sahib -

At first, Baba Nanak attained the gate of Grace, after that he made the earnings of the supreme merit. His diet was sand and cactus (very bitter thing), his bedding was on sharp pebbles. He practised severe penances. As a very good luck, he achieved God.

#### Bhai Gurdas Ji, Var 1/24

Misery is the result of our separation from God. When a person gets up at dawn and earns severe austerities, then that very misery (hardship) becomes our helper. In Gurus ideology, there is a hint about the state of one, who has attained salvation in this life itself.

The man, who in pain, feels not pain, who is affected not by pleasure, love and fear and deems gold as dust.

P. 633

So what after all is misery? It is the

lowest stage of happiness. This happiness begins to be called trouble, in disguise. The definition of the misery is totally changed, when a person is doing jap (repeating) of God's Name, when he is engaged in service and remembering God, when he is keeping company with the perfectly God-realized souls, also when the consciousness of this individual comes into contact with his original element (God).

He has no pain, but all-comforts and with his eyes, he sees only the One Lord.

For him no one is evil, but every one is good. There is no defeat for him, but victory all through.

P. 1302

Man is able to achieve happiness, only after suffering misery. When Bhai Mani Singh was going to have each limb of his cut, at that time the executioner found that though he was facing his last moments, his face was sparkling. Why are (on your face) the signs of supreme equanimity? In reply, Bhai Mani Singh declared, O executioner, on my lips there is the blessing of the touch of the (nectar-filled) cup of Guru's Name; there is the exalted feeling of Guru's Name, there is the intoxication of that Name; also the brilliance (light) of that Name has so deeply permeated my body, that now for me, the distinction between happiness and misery has ended; I am only feeling the supreme joy of carrying out the Order of God. That is giving me intoxication in the shape of feeling of supreme elation.

The deep colour of God's Name as a result of that intoxication is so indelible, that by no means can it be removed or dirtied. As is said -

The effect of poppy, wine, opium and hashish (an intoxicant) wears off by the morning. But the intoxication of God's Name stays

perpetually during days and nights - thus speak Guru Nanak. Janamsakhi

Like the durable dye of madder, supremely fast, is the Lord's love, acquired through the saints' association.

The body cloth is torn into many shreds, but the very auspicious dye of the Lord's love wears not off. P. 985

Neither dirty, nor dull, nor ochre nor any other false colour;

Nanak, perfectly red is the true colour of him who is imbued with the True Lord.

P. 1089

When one reaches such a (exalted) stage, he has already crossed the circle of 'haumein' (vanity or feeling of separate individual existence), he has achieved the life eternal. Such beloveds of God only experienced happiness even in the face of cruelest atrocities; each of the limbs of some were severed. Some were beheaded, some were put to a cruel death on the moving wheel, some were burnt alive in fire. All of them felt supreme joy in place of (what others would have felt) extreme torture.

All the troubles I drink as water and drive the earth before me. P. 147

Such beloveds of God generally attain this state.

Revealing this secret, we appeal to the blind followers of the world, to the blind persons of ignorance, to the intellectuals, scientists, philosophers the rich and hypocritic politicians and such others as are making efforts for the happiness of the masses to own the fundamentals of the philosophy of the Gurus.

(... to be continued)

6 5000

# ਆਤਮ ਮਾਰਗ ਦੀ ਨਵੀਂ ਮੈਂਬਰਸ਼ਿੱਪ ਅਤੇ ਰਿਨੀਊਵਲ ਅਤੇ ਪੁੱਛਗਿਛ

ਸ਼੍ਰੀ ਮਾਨ ਸੰਤ ਬਾਬਾ ਵਰਿਆਮ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ ਰਤਵਾੜਾ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲਿਆਂ ਦੁਆਰਾ ਲਿਖਤ ਪੁਸਤਕਾਂ, ਗਾਇਨ ਕੀਤੀਆਂ ਸ਼ਬਦ ਗੁਰਬਾਣੀ ਕੀਰਤਨ ਦੀਆਂ ਕੈਸਟਾਂ, CD.'S, VCD.'S, DVD.'S MP3 ਦੇ ਆਪ ਜੀ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਐਡਰੈਸਾਂ ਤੋਂ ਮੰਗਵਾ ਸਕਦੇ ਹੋ ਜੀ।

For all enquiries about 'Atam Marg' viz. renewal, new membership, non-receipt of the magazine etc. and also for procuring audios, videos & CDs; and books authored by Sant Waryam Singh Ji, please contact the following

## England (U.K.)

For U.K. renewal of Atam Marg Magazine please forward cheque \$ 30.00 payable to A.M.S.S.E.C.T. (U.K.) 9 Elizabeth Road, Walsall, West Midlands WS5 3 PF

**Atam Marg Spiritual Scientific Educational Charitable Trust (U.K.)** 

9 Elizabeth Rd.,

Walsall West Midlands, WS5 - 3PF U. K. Contact : Mrs. Gurbax Kaur,

Mr. Jagtar Kulair : Tel : 0044-1212002818

Fax: 0044-1212002879

Voicemail : 0044-8701654402 Raj Mobile : 0044-7968734058

Email : info@atammarguk.com

#### U.S.A.

Vishav Gurmat Roohani Mission Charitable Trust, Contact: Baba Satnam Singh Ji Atwal, Po. Box No. 32845, Sanjose, CA - 95152, U.S.A. Phone & Fax: 001-408-263-1844, vgrmctusa@yahoo.com

S. Baldev Singh Grewal

Fremont, U.S.A - 001-510-249-9456

## Canada

Bhai Sarmukh Singh Pannu

Phone - 001-604-433-0408

Bhai Parmjit Singh Sandhu

Cell: 001-250-600-3072

Bhai Tarsem Singh Bains

Cell: 001-604-862-9525, Phone: 001-604-599

5000

#### IN INDIA

09417214391, 09417214379 09814612900, 9417214378 **Email:** atammarg1@yahoo.co.in

|        | Foreign Membership |          |
|--------|--------------------|----------|
|        | Annual             | Life     |
| U.S.A. | <b>60</b> US\$     | 600 US\$ |
| U.K.   | 40 £               | 400 £    |
| Europ  | 50 Euro            | 500 Euro |

#### Australia

Bibi Jaspreet Kaur

Cell: 0061-406619858

Email:- jaspreetkaur20@hotmail.com

Bhai Gurinder Singh

Cell: 0061-469927233,